Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS PRESENTED Michael Francis CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi



## पाधिकातिकशुत्रव्य श्रीनिश्वानम



## স্বামী সত্যানন্দ সরস্বতী

প্রথম প্রকাশ বুলন-পূর্ণিমা—১৩৬৮ ব্রুসান্ত

দক্ষিণা: ভিন টাকা

প্রকাশক : শ্রীরবীজ্ঞনাথ বন্দ্যোপাধ্যার ৫২, ঠাকুরবাটী ষ্ট্রট, পো: শ্রীরামপুর, স্থিলা হুগলী মুজাকর : এইচ: এস, প্রেসের <sup>পক্ষে</sup> পি, বি, টাট কলিকাতা - ৩৬

—: প্রাপ্তিন্থান :—
মহেশ লাইবেরী
২া১, খামাচরণ দে খ্রীট (কলেজ স্থোয়ার)
কলিকাতা - ১২
ও

শ্রীরবীক্তনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় ৫২, ঠাকুরবাটী খ্রীট, পো: শ্রীরামপুর, জিলা হুগলী

গ্রন্থকার কর্ত্ব সর্বাহত সংরক্ষিত ]

## PRESENTED

| the second                                                   | 201              | u                       | de la companya de la |          |
|--------------------------------------------------------------|------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 145                                                          | LIBR             | ARY                     |                                                                                                                | Die in   |
| বিষয়                                                        | No               | ··· felscept            |                                                                                                                | পত্ৰান্ধ |
| निशमानन्द्रपदंत्र भावन                                       | া-বৈশিষ্ট্য ও উদ | ারতা <sup>হতি কিন</sup> | aam                                                                                                            | ) >      |
| আধিকারিকপুরুষ                                                |                  |                         |                                                                                                                | , ,      |
| আধিকারিকপুরুষ নিগ                                            | ামানন্দ          | ****                    | ****                                                                                                           | 25       |
| তান্ত্রিক্সাধনার বৈশি                                        | Žj               | ••••                    |                                                                                                                | 59       |
| শঙ্করপন্থী সন্মাসী এতি                                       | विश्वमानत्मत्र व | डिनव अवनान              | ****                                                                                                           | 44       |
| <ul><li>त्यांशिखक यांशी निशंसानत्त्व त्यांश्रमाथना</li></ul> |                  |                         |                                                                                                                | 65       |
| সমাধি-পরিপাকে শুশীঠাকুরের সহজাবস্থা ••••                     |                  |                         |                                                                                                                | وه       |
| (यांगी छक् चामी निगमा                                        |                  |                         | 7070                                                                                                           | 85       |
| নিবিকল্প সমাধি হইতে গুরুরূপে ব্যুৎখান                        |                  |                         |                                                                                                                | 89       |
| ধ্যানদৃষ্ট জ্ঞানচক্ৰ                                         |                  | 1000                    |                                                                                                                | 69       |
| জ্ঞানচক্র সম্পর্কে নিগ                                       | ানন্দের উক্তি    | 1010                    | ****                                                                                                           | 48       |
| জাধিকারিকপুরুষ-দৃষ্ট ভাবলোক বা ভাবস্থগৎ ····                 |                  |                         |                                                                                                                |          |
| আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের সহজাবস্থা                          |                  |                         |                                                                                                                | bo       |
| ভাবের সাধনা                                                  | ,,,,             | ****                    | ****                                                                                                           | 22       |
| আধিকারিকপুরুষের                                              | চতনার বাাপ্তি    | -111                    | ****                                                                                                           | 303      |
| আর্যাথবিদের ত্রন্ধোপ                                         |                  | ধকারিকপুরুষের           | মতৈকা                                                                                                          | 223      |
|                                                              |                  |                         | 1/00                                                                                                           | >>1      |
| নিগম-স্ত্ৰ                                                   |                  |                         | -                                                                                                              |          |
| तिश्र <u>यां नन्त</u> मर्गन                                  | ***              | ****                    | 1010                                                                                                           | 25       |

( 10 )

| विषय (1971)                              | rese       | 9    | পত্ৰাঙ্ক |
|------------------------------------------|------------|------|----------|
| সর্বধর্শ্বসমন্বর ও অসাম্প্রদায়িক ভাবে ধ |            | •••• | 288      |
| ममस्यवाही बीबीठाकूत                      | ••••       | •••• | 262      |
| खक्रवामी निगमानम                         |            |      | 269      |
| আধিকারিকপুক্ষের অভয়বাণী                 |            | **** | 296      |
| नगाजकना। निज्ञाय चामी निजमानन            | ********** | **** | 505      |
| জীবহু:খমোচনে বিভৃতি-প্রয়োগ              | ••••       | •••• | 520      |

# পরিচায়িক্।

'आरिकांत्रिक भूक्ष्य श्रीनिगमानल' অভিনবপদ্ধতিতে লেখা একখানি চরিত গ্রন্থ। গ্রন্থকার তথ্যের সম্বলনের চাইতে তত্ত্বের বিশ্লেষণের উপর জ্যোর দিরেছেন। এটি বীতরাগবিষর চিত্তের অমুধ্যানের অমুকূল হয়েছে। বর্তমান যুগের সম্প্রদারপ্রবর্তক মহাপুক্ষদের মধ্যে এদেশে শ্রীনিগমানন্দই সর্বপ্রথম তাঁর দর্শনকে একটি স্থশুদ্ধল এবং বিধিবদ্ধ রূপ দিরে আমাদের কাছ থেকে হৃদয়োচ্ছাদের চাইতে বৃদ্ধির উদ্দীপনাই দাবি করেছেন বেশী—এটি তাঁর লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য। গ্রন্থকার আবিকারিক পুক্ষষের জীবনদর্শনকে বৃদ্ধির দীপ্তিতে আলোকিত করে তাঁর সে দাবিকে পূর্ব করেছেন দেখে স্থবী হয়েছি। তাঁর বছমুখী আলোচনায় প্রায় সব কথা তিনি বেশ গুছিরেই বলেছেন। আমি গুধু তাঁর আলোচনার উপক্রমণিকা হিসাবে ত্-একটি কথা বলেই নিরস্ত হব।

শ্রীনিগমানন্দ তাঁর জীবন-দর্শন ও সাধনপদ্ধতিকে পাঁচথানি গ্রন্থে ব)ক্ত করেছেন—এ আমরা জানি। এ সম্পর্কে 'প্রেমিকগুরু'র এক জারগায় তিনি বলছেন—

"মংপ্রণীত 'ব্রহ্মচর্য্য-সাধন' নামধের পৃষ্তকের নির্মান্থসারে ব্রহ্মচর্য্য পালন করিলে চিত্তন্তকি হইবে। তথন মনঃছির করিবার জ্বন্ত 'বোগীগুরু' পৃত্তকের লিখিত আসন, মৃদ্রা প্রভৃতি কৃদ্র কৃদ্র যোগোক্ত ক্রিয়ার অন্তঠান করিবে এবং 'জ্ঞানীগুরু' পৃত্তকের লিখিত জ্ঞানালোচনা করিবে। তৎপরে 'বোগীগুরু' বা 'জ্ঞানীগুরু' পৃত্তকোক্ত সাধনায় স্ক্র্মভাবে ব্রহ্মোপল্কি কিয়া 'তান্ত্রিকগুরু' পৃত্তকোক্ত স্থ্যসাধনায় ভগবৎ সাক্ষাৎকার করিবে। তদনম্ভর 'প্রেমিকগুরু' পুস্তকের সিখিত সাধনার গোপিকানিষ্ঠ প্রেমময় স্বভাব লাভ করতঃ ভগবানের অসমোর্দ্ধ লীলা-রস-মাধুর্য্য অনস্তকালের জন্ম নিমগ্ন হইয়া ঘাইবে। স্বতরাং মং-প্রণীত পুস্তক কয়্থানিতে হিন্দ্শাস্ত্রের সার গৃহীত হইয়াছে। এই পুস্তক কয়থানিতে পৃথিবীর সমস্ত
ধর্মসম্প্রদায়ের ধর্মসম্বন্ধীয় সকল অভাব পূর্ণ করিবে।"

সর্বসাধারণের প্রতি এই তাঁর অনুশাসন। অথচ লক্ষণীয়, তিনি নিজের জীবনে কিন্তু সাধনার এই ধারা অনুসরণ করেন নি। তাঁর প্রথম সাধনা তন্ত্রপথে, তারপর জ্ঞানপথে, তারপর যোগপথে এবং স্বার শেষে প্রেমপথে। এ বিক্তাসের রহস্ত কি ?

মনে পড়ে একদিন আমাকে তিনি বলেছিলেন, 'আমি বর ছেড়েছিলাম ভগবান খুঁজতে নয়, "তাকে" খুঁজতে। মৃন্ময়ীকে খুঁজতে গিয়ে পেয়ে গেলাম চিন্ময়ীকে। সাধনার পথে আমার সম্বল কিছুইছিল না—ছিল শুধু সংব্য সতানিষ্ঠা আর ভালবাসা।' এই স্বলাক্ষর কথা কয়টির গভীরতা অতলস্পর্শ।

তদ্বের সাধনা বস্তভিত্তিক। শ্রীনিগমানন্দেরও সাধনার শুরু বস্ত-তন্ত্রকে আশ্রয় করে, জীবনকে পরিপূর্ণভাবে স্বীকার করে। জীবনের উপর এসে পড়্ল মরণের পরঃকৃষ্ণ যবনিকা। যবনিকার অন্তরালে কি আছে? আধার না আলো? মৃত্যু কি বস্ততই বৈনাশিক, না সে বৈবস্বত? এই ছিল ভার ক্রিজ্ঞাসা এবং এষণা।

ইষ্টকে বস্তুরূপে পেতে হলে তত্ত্র ছাড়। পথ নাই! তার ক্ষিপ্রসিদ্ধি অমিত পুরুষকারের অপেকা রাথে। পথ ত্ঃসাহসিকের, মৃত্যুঞ্জয় জীবন-রিসিকের। গ্রীনিগমানন্দ প্রথমেই সে পথ ধর্লেন। বরং বলা চলে, মহাশক্তি যেন ধরা দেবার জন্মই তাঁকে সেই পথ ধরালেন।

প্রীনিগমানন সেদিন বলেছিলেন, 'আমি তাকে পেলাম, দেবী নেমে

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

এলেন মানবীর রূপে। যথন খুশি তথনই তাকে পাই, কিন্তু দেখি, তার মুথে ছায়া, চোথে জল। আমার চিত্ত হাহাকার করে উঠল। এ কী হল! রূপে ত তৃষ্ণা মেটে না। হৃদর রূপের বিরুদ্ধে রূপে দাঁড়াল। রূপ ছেড়ে ঝাঁপি দিলাম অরূপ।

বৌদ্ধ সাধনার পরিভাষায় তাঁর সাধনার এই বিবর্তনকে বলতে পারি কামাবচর ভূমি হতে রূপাবচরে এবং রূপাবচর হতে অরূপাবচরে উত্তর্গ। চেতনার উত্তরায়ণের এই শাখত ধারা।

তম্রসাধক হলেন জ্ঞানের সাধক। বিবর্তনের পরের ধাপগুলি বুঝবার জ্ঞা <sup>ন্রী</sup>মন্ভাগবতের একটি শ্লোক স্মরণ করি—

> বদস্তি তত্ত্ত্ববিদস্তত্ত্বং বজ্ঞানমন্বয়ন্। ব্ৰহ্মেতি প্ৰমাম্মেতি ভগবানিতি শব্যাতে ॥১।২।১১

'ভত্বজ্ঞ পুরুষগণ বলে থাকেন যে, অবৈত জ্ঞানই তত্ব এবং ঐ তত্ত্বই ব্রহ্ম, প্রমাত্মা এবং ভগবান্ নামে অভিহিত'।

এই শ্লোকটি বেমন ভাগবতধর্মের সার, তেমনি শ্রীনিগমানন্দেরও জীবন-দর্শনের রহস্তকৃঞ্চিকা।

একই তত্ত্বকে অনুভব করা ব্রহ্মরূপে, আত্মারূপে, ভগবান্ রূপে।
তিনটি অনুভবের মাঝে একটি পরপারা আছে, গাঢ়তার তারভম্য
আছে। যদি পথের দিক দিয়ে দেখি, জানের পথে ব্রহ্মের সাধনা, যোগের
পথে পরমাত্মার সাধনা, আর প্রেমের পথে ভগবানের সাধনা। খণ্ডদর্শী
তিনটি সাধনাকে বিবিক্ত মনে কর্তে পারেন, কিন্তু অথণ্ডবিজ্ঞানী
তত্ত্বিৎ বল্বেন, তিনটি সাধনার সমাহারে এবং সমন্বরে এক অত্মরতত্ত্বেরই সাধনা।

মহাজনেরা উপমা দেন আনিতোর। বলেন, এক আদিত্যই যুগপং প্রভায় পরিব্যাপ্ত, মণ্ডলে সংহত, আবার মণ্ডল মধ্যে হিরণ্মাবিগ্রহ। ( 10)

তিনটি বিভাবের একটিকেও বিনি দেখছেন, তিনি আদিত্যকেই দেখছেন। আর তিনটি মিলিয়ে বিনি দেখছেন, তিনিও সেই আদিত্যকেই দেখছেন—পূর্ণপ্রজ্ঞার দৃষ্টিতে।

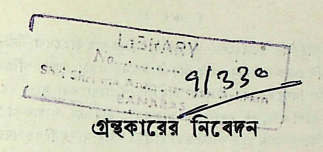
তেমনি ব্রহ্ম, প্রমাত্মা আর ভগবান্। তিনই এক আদিত্য, কি-ন।
সং-চিৎ-আনন্দ। সচিদানন্দমর ব্রহ্ম—যেন আদিত্যের সর্বব্যাপ্ত প্রভা।
অনুভবের আরও পরিপাকে এবং গাঢ়তার সচিদানন্দ ঘন প্রমাত্মা—যেন
আদিত্যের মণ্ডল। আরও গাঢ়তার সচিদানন্দ ঘনবিগ্রহ—যেন
আদিত্যমণ্ডল মধ্যস্থ হিরগারপুক্ষয়।

শ্রীনিগমানন্দ ব্রদ্ধকে জেনে জ্ঞানী, পরমাত্মাকে জ্বেনে যোগী, ভগবান্কে জেনে প্রেমিক। সব মিলিয়ে তিনি গুরু। তাঁর সাধনা চতুষ্পাৎ অথবা পঞ্চপাং। পাদ ব্যবস্থা আকস্মিক নয়, তার মাঝে ধারাবাহিকতা আছে।

এমনি করে তাঁর রূপের সাধনা অরূপে উত্তার্ণ হয়ে আবার বর্থন রূপে নেমে এল, তথনই হল অরূপের প্রতিষ্ঠা। যিনি ছিলেন স্কুর্রপা, অরূপা হয়েই ত্ত্নি হলেন অপরুগা। বৈদেহীর অঞ্চবাম্পে স্ফ্রিত হল মহা-ভাবোলাসের বিহ্যদাম। ভারই প্রচ্ছটায় উদ্ভাসিত তাঁর জীবন-দর্শন।

হৈমবতী ঝুলনপূৰ্ণিমা, ১০৬৮

অনিৰ্বাণ



পরমপ্রথ শ্রীরামর্বয়ণ পড়ে, প্রাণে সাধ জাগে, ভারতের বিধ্যাত সাধক 'আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ' সম্পর্কেও ভারতবাসীর চৈতত্যোদয় হওয়া প্রয়োজন। এই মহাপুরুষ—মহামানবের জীবনদর্শন ভারতের অধ্যাত্ম-সাধনার নিগৃত রহস্ত জ্বদয়লম কর্বারই সহায়ক হবে। কিন্তু লোকোত্তর জীবনী সম্পর্কে লেখার শক্তিবা কমতা কি আমার আছে ? কিছু সময়ের জন্ত ভাববিহবলতা নিয়ে শ্রীগুরুর রাতৃলচরণধ্যান কর্লাম। হঠাৎ মানস-নেত্রের সম্মুথে ফুটে উঠ্ল বৈত্যতিক অক্ষরে 'আধিকারিকপুরুষ'। এর অর্থ কি তথনও কিন্তু কিছুই জান্তাম না। সঙ্গে সজে বেদান্তদর্শনালোচনার সময় 'আধিকারিক' কথাটার তাৎপর্ব্য বিশ্লেষণমূলক একটি স্ত্ত্ত্ব পেয়ে গেলাম। এই স্ত্ত্ত্ব অবলম্বনেই লিখিত—'আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ'।

আমার অবিচলিত প্রত্যর, আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ সম্পর্কে
কিছু লিথ বার একমাত্র যোগ্য অধিকারী শ্রীমৎ অনির্বাণজী। 'নিগম'
বল্তে বেদকেই ব্ঝার, সেই বেদের ভাষ্যপ্রণেডারই বেদ সম্পর্কে
বল্বার অধিকার আছে। নিগমব্যাখ্যা তিনি ছাড়া কর্বেন আর কে?
কারই বা রয়েছে এই ষ্থার্থ সামর্থ্য? তথাপি স্বেহ্বশে তিনি আমাকে
লিখেছিলেন—"তার বইগুলির ভিতর দিয়ে আর্থদর্শনের তিনি একটা

নতুন পরিকল্পনা করেছিলেন। বইগুলিকে ভিত্তি করে তাঁর লেখা চিঠি-পত্রগুলি থেকে উপাদান সংগ্রহ করে ঐ দর্শনের একটা বিস্তৃত পরিচয় তোমরা লিখতে পার। ঠাকুরের ভাব পূর্ণরূপে ধারণা করা সহন্ধ নয়, তব্র আশা করি, হয় তো তুমি পার্বে।" তাঁর এই আখাস-বাণী সম্বল করেই আমি তুর্রহ কার্য্যে ব্রতী হয়েছি। যদি আধিকারিকপুরুষের মহিমা আমা দারা কোথাও ক্ষ্ম হয়ে থাকে, তবে সে অপরাধ আমারই —উপদেষ্টার নয়। 'নিবেদন' লিখতে বসেও অনির্বাণজীর চিঠি হতে আরেকটি মূল্যবান বিষয় উদ্ধৃত না করে থাক্তে পার্লাম না। যথা—

"একটা কথা মনে পড়ল। ১৯১০ সাল, আমার বয়স তথন সতের বছর। কলেক্ষের ছুটিতে আশ্রমে এসেছি। সন্ধ্যার পর আদন বরের সামনে আজিনার আমি আর ঠাকুর—আর কেউ নাই। তিথিটা বোধ হয় অমাবস্থা ছিল। নির্মেঘ আকাশ একেবারে নিক্ষ কালো। হঠাং ঠাকুর গড়গড়া টানা বন্ধ করে আন্তে আন্তে বল্লেন, 'এই যে কালো আকাশ দেখ তে পাচ্ছ, এ-ও যেমন সত্য, ভেমনি এই আকাশই আবার আলোর আকাশ। দিনরাতের পর্যায়ে নয়—একই সঙ্গে। সেখানে দিনরাত নাই। ব্রহ্ম যুগপৎ আলো এবং কালো—এইটি যেদিন বৃষ্বে সেই দিন ভোমার সম্যক্ জ্ঞান হবে।' বলেই উঠে ভিতরে চলে গেলেন। সেই দিন থেকে আমার চেতনায় এ নির্মে কোন ঘন্দ রইল না।''

আধিকারিকপুরুষের কথা অধিকারীরই বলা সাজে, এই সম্পর্কে বাস্তবিকই আমি সম্পূর্ণ অধোগ্য। কোকিলামুখ মঠে ক্রমান্বয়ে দীর্ঘদিন শ্রীশ্রীঠাকুরের সঙ্গলাভ করেও, তাঁর অলোকিক জীবন-রহস্থ কিছুই বৃঝ্তে পারতাম না, যদি আচার্য্য অধ্যাপক উপদেষ্টারূপে অনির্বাণজীর সঙ্গলাভের স্থযোগ না পেতাম। বাস্তবিকই শ্রীশ্রীঠাকুরের প্রকাশ-শক্তি হলেন তিনি। শ্রীশ্রীঠাকুরের প্রভাবকে ধেমন ভূল্তে পারি না, তেমনি

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

No. ( . Ide )

তাঁরও আক্রর্য্য বিশ্লেষণ-ক্ষমতাকে বিশ্বত হতে পারি না । ত্রকার এবং ভাষাকার উভয়ই আমার কাছে চিরপ্জা।

ভারতের অনেক সাধকের কথা গুনেছি, দেখেছিও অনেককে। কিন্তু এমন সমন্বয়মূর্ত্তি বড় একটা লক্ষ্যে পড়ে না। সাধনায় সিদ্ধিলাভ কর্লেও, সাধন মত-পথে সমন্বয়-সাধন সকলের দার। হয় না। এই পথে পথিকুৎ বাস্তবিকই বিরল।

অনির্বাণ দ্বীকে লক্ষ্য করে একদিন শ্রীশ্রীঠাকুর কোকিলাম্থ মঠে আমার সম্মুখেই গৌরাঙ্গ ঘরের বারান্দায় বলেছিলেন—"তুই আমার নরেন অর্থাৎ বিবেকানন্দ মুণ্ণ আর্যাধর্মের প্রচারের ভার শ্রীশ্রীঠাকুর তার উপরই মুন্ত করেছিলেন। সে দায়িত্বপালনে তাঁর কোনদিন নির্চার অভাব দেখিনি। আর্য্যদর্পণ মাসিক পত্রিকার সম্মুখভাগেই নিম্ননিধিত যে প্রোক্টি—

আর্য্যশান্ত্রগহনার্থদীপকশ্চেতসন্তিমিরবারবারকঃ। ভোতরবিজ্ঞরতান্ত্রপশ্চিতামচিন্না ক্রদরমার্যাদর্পণঃ॥

আমরা দেখি, এ-ও তাঁরই বিরচিত। আর্য্যভাবধারা সম্পর্কে কিছু বল্বার অধিকার যোগ্য অধিকারীবোধে 'আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ' তাঁর উপরই অর্পণ করেছিলেন।

সময় সমীর্ণ বলে, ঝড়ের বেগে তিনি 'পরিচায়িকাটি' লিখে দিয়েছেন। 'আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ' সম্পর্কে তিনি আরও আনক ম্লাবান্ তথ্য এবং তত্ত্ব পরিবেশন কর্তে পার্তেন। নিগম-ব্যাখ্যায় তাঁর অফুরস্ক ভাণ্ডার। শ্রীশ্রীঠাকুর সম্পর্কে তাঁর কাছ থেকে যা শুনেছি, শুধু তাই দিয়ে একটা মূল্যবান্ জীবনী হতে পারে।

( 40 ) ·

ঝুলন-পূর্ণিমা তিথি আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দের আবির্ভাব তিথি। এই তিথিতে, তাঁর ইচ্ছা এবং কপাতেই পুস্তকথানা প্রকাশ করা সম্ভবপর হ'ল বলে নিজেকে ধল্ল এবং কতার্থ মনে কর্ছি। এই পুস্তক প্রকাশে বারা আমাকে বে কোন রকমেই হউক সাহায্য-সহায়তা করেছেন, তাঁদের সকলের জল্ল আধিকারিকপুরুষের রাতুলচরণে মঙ্গল এবং অভ্যাদয় কামনা কর্ছি।

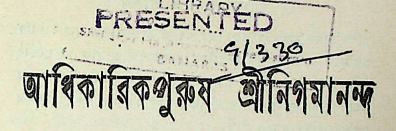
ঝতন্তরা—শ্রীরামপুর ঝুলন-পূর্ণিমা—১৬৬৮ বাং শ্রীগুরুচরণাশ্রিত সভ্যানন্দ

THE REST ROOM SHOW AND FOR

a serie and specify to be the wine way

ear of the water of Paragraffing

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS



## নিগমানন্দদেবের সাধন-বৈশিষ্ট্য ও উদারতা

অধাত্ম-জগতে, বাংলার ধর্মগুরুদের মধ্যে স্থামী নিগমানল পরমহংসদেবের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য—ইহা নিঃসলেহেই বলা যাইতে
পারে। তত্ত্বদর্শী সিদ্ধমহাপুরুষ ভারতবর্ষে অনেকেই সাছেন; কিন্তু
সকলের সাধন পথ এক নহে। বিভিন্ন মত অবলহন করিয়া এক একজন
মহাপুরুষের জীবনে সিদ্ধিলাভ ঘটিয়াছে। প্রত্যেক মহাপুরুষেরই
সাধনবৈশিষ্ট্য আছে। সেই বৈশিষ্ট্যের কথা স্মৃতিপথে উজ্জন রাখিয়া
তাঁহাদের প্রদর্শিত মতবাদ সম্পর্কে আলোচনাই সমীচীন। মতপথের
বৈশিষ্ট্য না থাকিলে, সেই মহাপুরুষের আবির্ভাবের কোন প্রয়োগুনীয়তাই থাকে না। অস্তে যাহা দেখাইয়া গিয়াছেন, তাহাই যদি চরম
হইত, তাহা হইলে—'সম্ভবামি রুগে রুগে' এই ভগবদাণীর কোন
সার্থকতাই থাকিত না। প্রত্যেক মহাপুরুষের আবির্ভাব দারাই এক
একটি বিশেষ প্রয়োজন সিদ্ধ হইয়া থাকে। একই ভগবান্ ষেমন
ধর্মপ্রানি বিদ্বিত করিবার জন্ত বিভিন্ন মূর্জিতে আবির্ভুত হন্টা; তেমনি

বিভিন্ন সদ্পুক্ষ মহাপুক্ষরগণও ধর্মের অবক্ষ প্রাণ-স্রোতকে মুক্ত করিবার জন্ম নৃতন মত, নৃতন পথ দেখাইতে আসেন। প্রত্যেক মহাপুক্ষরের সাধন-পথের বৈশিষ্ট্যের ক্থাটীই আমাদের চিত্তে প্রদীপশিখার ম্বার উজ্জ্বল করিয়া রাখিতে হইবে। মুখ্য হেতুকে বাদ দিরা মহাপুক্ষয-চরিত্র বিশ্লেষণ করা চলে না।

তন্ত্র, জ্ঞান, বোগ ও প্রেমভক্তির—এক একটি পথে সিদ্ধমহাপুরুষ অনেকেই আছেন; কিন্তু সকল মত-পথে সিদ্ধিলাভ করিয়া বিভিন্ন সাধন-মত-পথের মধ্যে বে ঐক্যস্ত্রটা রহিয়াছে, তাহা অনেকের চক্ষুর সম্মুথেই প্রতিভাত হয় না। তন্ত্রপথে, বোগপথে, জ্ঞানপথে অনেক উগ্র সিদ্ধ মহাপুরুষই আমরা দেখি; কিন্তু সকল মত-পথের সম্ময় ঘটিয়াছে বাস্তব-জীবনে—এইরূপ মহাপুরুষ বাস্তবিকই তুর্লভ। শ্রীশ্রীঠাকুর নিগমানন্দ পরমহংসদেব ছিলেন, সেই জাতীয় মহাপুরুষদের মধ্যেই অক্সতম।

ভান্তিকসাধনার মহাশক্তিকে তিনি বনীভূত করিতে পারিয়াছিলেন।
মহাশক্তিকে আয়ন্ত করিবার কৌশলটা তিনি ভাল করিয়াই জানিতেন।
ভন্তমার্গ বা রহস্ত সম্পূর্ণ অধিগত করিয়াও সেই আধিকারিক মহাপুরুষের
জীবনে ভৃপ্তি আসে নাই। তারাপীঠে মহাশক্তির প্রকট-মূর্ন্তিকে তিনি
মনোময়ীরূপে সন্দর্শন করিয়াছিলেন, এইখানেও ভন্তমাধনার বৈশিষ্ট্য
ফুটিয়া উঠিয়াছে তাঁহার জীবনে। ত্রিরুপা মহাশক্তিকে তিনি পত্নীরূপে
লাভ করিয়াছিলেন। বীরসাধক না হইলে, এই মার্গের অধিকারী হওয়া
যায় না। বিভৃতি-ঐশর্ব্যের মোহে আজ্ব অনেক সাধকের জীবনে ক্রমিক
উন্নতি বা দিব্যভাবের বিকাশ দেখিতে পাওয়া যায় না। এক জীবনে
আমরা তিনটি ভাব বা আচারের পরাকাষ্টা দেখি স্বামী নিগমানন্দের
জীবনে। অনেক সাধক সাধনা করেন শক্তিলাভের জন্তা; কিন্তু শক্তি-

#### निश्मानन्मरमरवत्र माधन-देविश्रष्टे। ও উদারতা

9

সাধনার চরম লক্ষ্য যে শিবস্থলাভ, অনেকের ভাগ্যেই তাহা ঘটে না। স্বামী নিগমানন্দ পরমহংসদেব শিবগুরুরূপে প্রতিষ্ঠিত হইতে পারিয়াছিলেন।

মহাশক্তির প্রকট মূর্ত্তি দেখিয়া শ্রীশ্রীঠাকুরের জীবনে তৃপ্তি আসে
নাই। তাঁহার অনুসন্ধিংস্থ মন আরও গভীরতম প্রদেশে ডুবিয়া গিয়া
মূল কারণের অনুসন্ধানে ব্যাপৃত হইয়াছিল। শক্তির অধিষ্ঠান কে
—এই প্রশ্ন তাঁহার চিত্তকে উদ্বেলিত করিয়া তুলিয়াছিল। বামাক্ষেপার জীবনে বে প্রশ্ন জাগে নাই, দেই প্রশ্ন নিগমানন্দের জীবনকে
উদ্বান্ত করিয়া তুলিয়াছিল। মহাশক্তি সন্দর্শনের পর প্রশ্ন জাগিল—
"আমি কে ।"

এই প্রশ্নের সমাধান খুঁজিতে গিয়া তিনি 'আসল আমি'র রহস্তবিদ্ শ্রীমং শহরাচার্যোর সম্প্রদায়ে প্রবেশ করিলেন। বেদান্তের সাধনার বিরাট আমি বা ব্রন্ধতৈত তার সঙ্গে তাঁহার চিত্তের সম্পূর্ণ লয় হইরা গেল। সেই নির্ব্ধিকর ভূমি হইতে অনেকেই ফিরিয়া আসেন না; কিন্তু আধিকারিক পুরুষ বলিয়াই তাঁহার হইল পুনরভাগান। বিরাটের অম্ভূতি লাভ হইল। সমষ্ট-তৈতত্তের সঙ্গে একাল্পতা লাভ হইল বটে, কিন্তু তাহার পরেও ত আরও কথা আছে। প্রতাক্-তৈতত্ত্য বা ব্যষ্টি-তৈতত্ত্যের সাক্ষাংকারও ত এই দেহভাণ্ডেই সন্তব। আল্বদর্শনের জ্বন্তু, অজ্ঞান বিদ্রিত করিয়া যোগের ষট্কর্দ্মে তিনি মনোনিবেশ করিলেন। মলশ্লুচিত্তে আল্বজ্যোতিঃ দর্শন করিয়া যোগপথে তাঁহার সিদ্ধিলাভ ঘটিল। যে শক্তিকে বাহিরে তিনি মনোময়ী মূর্ভিতে প্রত্যক্ষ করিয়াছিলেন, সেই মূলাধার শক্তিই অন্তর্জগতে সক্ষ্ম আল্বচৈতত্ত্য বা জ্যোতির আক্রারে ফুটিয়া উঠিলেন। আর কি কিছু বাকী আছে ? এর পরও আবার সাধনা। সেই সাধনা হইল—লীলার সাধনা, ভাব-জগত্তের

সাধনা। প্রেমাস্পদ প্রমান্তা যিনি ভিনিই প্রকট মৃর্প্তিতে—প্রেমমন্ত্রী হলাদিনী শক্তিতে প্রকাশিত হইলেন। বিষয়জাতীয় হৃথ—'সোহহম্'এর সাধনা, 'দাসোহহন্' এর সাধনায় জর্থাৎ আশ্রয়জাতীয় হৃথে পর্যাবসিত
হইল। তান্ত্রিকাচার্য্য, জানীগুরু, যোগসির মহাপুরুষই পরিণত হইলেন
—প্রেমিক শিরোমণিতে। ভাব-জগতের সন্তান পাইয়া শন্তর-পন্থী
সন্নাসী এক অভিনব বার্ত্তা জগৎকে শুনাইয়া গেলেন। সাধনবিভৃতি
প্রেমস্রোবরে সম্পূর্ণ বিধোত হইয়া গেল। সাধক, সিদ্ধ নিগ্মানন্দ্র
ভাব-জগতে থাকিয়া ভালবাশার পথে চিত্তনিরোধ নয়, চিত্তবিকাশ করিয়া
ভূলিলেন।

সাধনার ক্রমবিকাশের সংক্ষিপ্ত একটা পরিচয় দেওয়া হইল।
বৈশিষ্ট্যপূর্ণ জীবন—খামী নিগমানন্দের। সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিতে
পারেন অনেকেই, কিন্তু সমন্ম-সাধন করাটা সকলের ছারা সম্ভবপর হয়
না। সাধনজীবনের ক্রমবিকাশ এবং বৈশিষ্ট্যের কথাই আজ নিগমানন্দচরিত্র ব্ঝিতে হইলে অন্থ্যান করিতে হইবে।

সাধন-বৈশিষ্ট্য আছে দেখিতে পাই; কিন্তু উদারতা সকলের জীবনে ফুটিয়া উঠে না। নিষ্ঠা পরিণামে গোঁডামীতেও পরিণত হইতে দেখি। স্বামী নিগমানন্দের সাধন-জীবনে বৈশিষ্টাও আছে, আবার সম্পে সম্পে উদারতাও পরিলক্ষিত হয়। দৈতাদৈত-বিবর্জ্জিত সংস্কারম্ভ মন ছিল তাঁহার। ঐকান্তিক নিষ্ঠা সহকারে এক একটি সাধন পথে সত্যলাভের জন্ম প্রাণিণাত করিয়াও, সেই মত-পথেব সংস্কারে তাঁহার চিত্ত আবদ্ধ হইয়া থাকে নাই। আবাহন-বিসর্জনে তাঁহার কোন পক্ষপাত ছিল না। মতথানি আবেগ লইয়া এক একটি মতকে তিনি আঁকড়াইয়া ধরিতেন, ততথানি আবেগ লইয়াই তিনি তাহাকে বিসর্জনও দিতে পারিতেন। সাম্প্রদায়িক-বিদ্বেষ তাঁহার জীবনে কোনও দিন লক্ষ্য করি নাই। সকল

#### निश्मानमरमरवत जाधन-देविष्ठा ७ छेमात्रका

¢

সম্প্রদায়কে শ্রদ্ধা করিয়াও সংস্কার-মুক্ত মন লইয়া তিনি কালাতিপাত করিতেন। সাধনার অহস্কার ছিল না তাঁহার, সকল সম্প্রদায়ের মধ্যে সত্য আছে—এই বিশ্বাস তাঁহার অন্থি-মজ্জাগত ছিল। আউল-বাউল-দরবেশ সম্প্রদায়ে পর্যান্ত তাঁহার অবাধ গতাগতি ছিল। আখাদনলোলুপতা ছিল তাঁহার অসীম। সাম্প্রদায়িক বিদেষ-ক্ষক্রিরতি দিনে এই জাতীয় মহাপুক্ষদের সাধনবৈশিষ্ট্য এবং উদারতার কথা বত আলোচিত হয় ততই মঙ্গল।

## আধিকারিক পুরুষ

মহাপুরুষ জগতে অনেকই আছেন; কিন্ত জীবনুক্ত আধিকারিক পুরুষের সংখ্যা খুবই বিরল। অনাবৃত্তিই একমাত্র পুরুষার্থ, ভারতীর দর্শনে এইরপ মতবাদের প্রভাব কম নহে। অনেক মহাপুরুষ অনাবৃত্তি ৰা নির্বাণকেই চরম আদর্শ বলিয়া ঘোষণা করিয়াছেন; কিন্তু এই व्याथयाना मजा बहेबा मकन महाभूक्रस्यत कीवरन जृखि व्यारम नाहे। নির্বাণ অমৃতত্তের একদিক, জীবমুক্তি অত্তদিক্। লয়ের সাধনা বা বিনাশের সাধনাকে সকল মহাপুরুষ চরম আদর্শ বা সিদ্ধান্ত বলিয়া श्रीकात करतन नाहे। श्रामी निशमानमध ছिल्नन এই मज्नारमत्त्रहे সমর্থক। নির্বিকল্প সমাধি লাভ করিয়াও অর্থাৎ আত্মমৃত্তি হইয়া ষাওয়ার পরও দেখা যায়, তাঁহার ভিতর জগদ্ধিতের একটা ছাগ্রত-বাসনা। ব্যষ্টি-জীবনের পূর্ণতা বা তৃপ্তির পরও, সমষ্টির জন্ম কাজ थारक। अवश मकल महाशूकरश्त औवरन थारक ना। প्रात्रस्तत्र मश्रद्भन যদি আত্মমুক্তি বা মোক পর্যন্ত আসিয়াই নিঃশেষিত হইয়া ষায়, ভাহা इहेटन छाँशां आधिकात्रिक शूक्ष इहेटज शादन ना । निस्कत निर्सार्गहे আধিকারিক পুরুষের অধিকার পরিসমাপ্ত হয় না। তাঁহাদের প্রারন্ধ জড়াইরা থাকে বিখের প্রারন্ধের সঙ্গে। হুতরাং আত্মমৃক্তির পরও ব্দগদ্ধিতের দায় আসিয়া তাঁহাদের স্কন্ধে চাপে। অবতার বা আধিকারিক পুরুষ —'জগত্দিবীবু'? । 'তভাত্মারগ্রহাভাবেহপি ভূতার্গ্রহ: প্রয়োজনম্, छानशर्त्यार्भरात्यान कञ्चलात्र मश्रालात्रम् मश्रातिनः উদ্ধরিয়ামীতি।' 'তাঁহাদের নিজের সম্বন্ধে কোন প্রয়োজন না

ज्यिक्ष विक्र भित्रक थाकिरन् बौर्वत श्रिक वर्षार-क्त्रा-क्रम श्राम्ब वार्ष । क्रम्थनम अ मराधनम् हरेरा मश्मानी शूक्तम्त्र ब्यादिनोधितिन विदाप खिका के कित्र, প্রাণিগণের প্রতি এইমাত্র অন্তগ্রহুই সেই প্রান্থেন। প্রাত্ত্বল দর্শনের ভাষ্যে ব্যাদদেব এই নিগুঢ়ার্থ অর্থাং আধিকারিক পুরুষদের অভিনব প্রয়োজনের কথা উল্লেখ করিয়াছেন। নিজের দায় হইতে মুক্তি পাইলেও, পরের দায়ে আবার তাঁহাদিগকে আবদ্ধ হইতে হয়। 'আত্মনো মোক্ষার্থং জগদ্ধিতার চ'। আত্মমৃক্তির পরের কর্ত্তব্য হইল জগতের হিত। এই বাসনা ভগবানু সকল মহাপুরুষের আধারে জাগ্রত করেন না। জগদ্ধিতের চাপরাস সকলে পান না। বাঁহারা সেই অধিকার পান, **डांशां 'वमञ्चवर लांकहिक्ट हवन्छ।' डांशां**एव निकृष्टे पुक्तिव অর্থ অনাবৃত্তি নহে, তাঁহারা বলেন—"সম্ভবামি যুগে যুগে"। মৃক্তপুরুষ বা আধিকারিক পুরুষ নির্বাণকে প্রত্যাখ্যান করিয়া বলেন, "আমি আবার আসিব, আমার কাঞ্চ এখনো পরিসমাপ্ত হয় নাই।" আধিকারিক মহাপুরুষের বিখের মুক্তির জন্ম প্রাণ ছটপটু করে । আত্মমুক্তি তাঁহাদের निक्छे कुछ । नमाक्-नषुक निक्तालंब कुन रहेरछ किविया यानियाहितनः বিশ্বজগৎকে সেইখানে লইয়া ষাইবার জ্বন্ত । তথাগত বারংবার আসিতেছেন এবং আসিবেনও। অমিতাত বুদ্ধ নির্ব্বাণের উপাস্তে माँ ए। हे बा विकारित न- 'आिया निर्द्धान हाई ना, अन्त्रनिद्धां हाई ना স্বার মাঝে অনুপ্রবিষ্ট হইয়া থাকিতে চাই, তাঁহাদের তঃথকে বিদ্বিত করিতে।' বিবেকানন্ত কমুকঠে ঘোষণা করিয়াছিলেন-"আমি মুক্তি চাই না, দু:श्रंदक বরণ করিবার জন্ম বারংবার আমি পৃথিবীতে আসিব, আর তাঁহারই উপাদনা করিব, বিনি—দেবতা হইতে কীট পর্যান্ত সবই হইয়াছেন, অতীত ভবিষ্যং, জীবন-মৃত্যু আসা-বাওয়া সব বাঁহার মধ্যে একাকার হইয়া বহিয়াছে।"

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন

6

শুধু এই পার হইতে ওপারে যাওয়াই মুক্তি নহে, মৃক্তি হইল, তাঁহার মাঝে মিশিয়া গিয়া সকলের সঙ্গে আবার এক হওয়া। বে শক্তি আমাকে মুক্ত করিয়াছে, সেই শক্তি যদি জগংকেও মুক্ত ন। করে, ভবে আর দেই শক্তির মহিম। কি ? এক হওয়া অর্থাৎ অবৈতানুভূতির নিগৃঢ় রহস্ত হইল—অথওদভায় চেতনায় আনন্দে এবং শক্তিতে একাল্মবোধ। কেবল একচোথা হ্রিণের মত হইলে ত চলিবে না। যুগণৎ তৃইদিকে অর্থাৎ এইপারে এবং ওপারে দৃষ্টি সমানভাবে দঞালিত থাকিবে। অহংশৃত্ত আধিকারিক পুরুষের মধ্যেই পুরুষোত্তম নব-জন্ম লাভ করেন। উত্তরণের পরেও আবার অবতরণের দিক্ রহিয়াছে। অভিমন্তার মত কেবল বৃাহপ্রবেশের পথ জানা থাকিলেই চলিবে না, নিজ্ঞান্তির পথও জানা থাকা চাই। উত্তার এবং অবতার—তৃই পথেরই সন্ধান জানা প্রয়োজন । নেভিবাদে অভিজ্ঞ হইলেই চলিবে না, আবার . ইতিবাদেও জ্ঞান থাক। আবশ্বক। আধিকারিক পুরুষ নির্বাণ-মোক এবং নিশ্বাণ-মোক্ষ তৃই মোক্ষের কথাই জানেন। তাঁহারা ইচ্ছামাত্র নামিতেও পারেন, আবার উর্দ্ধে উঠিয়াও বাইতে পারেন। কেবল সমাধি নছে, সমাধিকে পরিপাক করিবার প্রণালী সম্পর্কেও আধিকারিক পুরুষ সম্পূর্ণ সচেতন।

অনির্ব্ধাণজী লিখিয়াছেন— "#আধিকারিক পুরুষ তাঁরাই, বারা তত্ত্বলাভের পরও সেই তত্তপ্রকাশের একটা সার্বকালীন অধিকার লাভ
করেন। এরা অগদ্ওক। আধিকারিক পুরুষের ভাবটা বৌদ্ধদের
মাঝে বেশ পরিস্ফুট। বেমন বর্ত্তমান যুগটা গোতমবৃদ্ধের অধিকারে।
এরপর আস্বে মৈত্রেয়বুদ্ধের অধিকার। মহুরাও আধিকারিক পুরুষ।
ব্যাস শুক ত বটেই।"

<sup>\*</sup> গ্রন্থকারকে লিখিত অনির্বাণজীর চিঠির অংশবিশেষ।

2

নিজের ভাবনা লইয়া সকলেই অন্থির, সমষ্টির ভাবনার প্রাণ ব্যাকুল হয় কয়জনার ? আত্মমৃত্তি লাভ হইলেই আধারের পরিভৃষ্টি ঘটে; क्छि व्याधिकातिक शुक्रस्वत जाहा हव ना । जैयात्रक्षांत्र मध्य वाहास्त्र ইচ্ছার সম্পূর্ণ বিলয় হটে, তাঁহারা মৃক্ত হইয়াও আবার ঈশ্বরের ন্তার কর্ম-ৰূগতে দিব্যকর্ম সাধন করিয়া থাকেন। এক সঙ্গে সকলের মৃক্তি হয় না, স্থতরাং ভগবানকেও বারংবার আসিতে হয়। ভগবদিছার সঙ্গে বে व्याधिकान्तिक महाभूकरमन हेम्हा विनीन हहेन्रा बान्न, जनवान् त्नहे व्याधिकात्रिक शूक्यत्क ছाष्ड्रिन ना व्यथीर मुक्ति श्रान करवन ना । जिनि তাঁহার নিজের মত আধিকারিক পুরুষদেরও নিয়োগ করেন বিশ্বহিত-माधरन । এই দায়িত্বগ্রহণে আধিকারিক পুরুষ কথনও পরাজ্বপ হন না। আধিকারিক মহাপুরুষ নিগমানন্দের আধার ছিল, খুব বড় আধার ; তাই তিনি সমাধি হইতেও প্রত্যাবর্ত্তন করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন। कोवटकांत्रित दाथारन श्रनम्, जेथबटकांत्रित इम्र दमशारन व्याथान। श्रामी निशमानक निर्दाप-एरथेत जायाहन शाहेबाड, जगरजत प्रःथी जीरतत कथा जुलन नाहे। जनिजाधिकाती इहेग्रां भूनः जिनि जिथकात-প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

> প্রক্রাপসাদমাক্রত্ব হুশোচ্যঃ শোচতে। জনান্। ভূমিষ্ঠানিব শৈলম্ব: সর্বান্ প্রাক্তোহনুপশ্রতি ।

'পর্বভারোহণ করিয়া পর্বভিশিখরন্থিত পুরুষ যেমন ভূমিন্থিত সকল জাবকে বৃষ্টি ঝঞ্চাবাত প্রভৃতি দারা ক্লিষ্ট দেখে, তদ্রুপ প্রজ্ঞাসম্পন্ন পুরুষ প্রজ্ঞাপ্রসাদ লাভ করিয়া স্বয়ং শোকষুক্ত হইয়া অপর সকলকে রোক্ষ্তমান্ দর্শন করেন।'

আধিকারিক পুরুষের হয় এই অবস্থা। নিজে তৃ:থমুক্ত হ**ইলেও** বিখের তৃ:থ তাঁহাকে ঘিরিয়া বদে। এইজ্ফুই সিদ্ধিলাভের পর আরম্ভ হয় তাঁহাদের নৃতন সাধন-জীবন অর্থাৎ দিব্যকর্মের স্ত্রপাত। আধিকারিক পুরুষের মুক্তি হয়, সকলের মুক্তির সঙ্গে। একাকী তিনি মুক্তিলাভ করিতে পারেন না। তাঁহার দায়, বড় দায়। নিজে খাইলেই তাঁহার ক্ষ্ধার নিবৃত্তি হয় না, সকলকে উপবাসী রাখিয়া নিজের পেট ভরিলেই তাহার সম্ভৃষ্টি আসে না, সকলকে সম্ভূষ্ট করিয়া তবে তিনি সম্ভূষ্ট হন। অধিকার সমাপ্ত না হওয়া পর্যান্ত, আধিকারিক পুরুষের ছুটি नारे। এই দিক্ দিয়া বিচার করিলে আধিকারিক পুরুষ নিগমানন্দেরও বন্ধনিৰ্বাণ লাভ হইতে পাৱে না; কেন না তিনি যে বছ দায়-দায়িত্ব লইয়া আসিয়াছিলেন। একজনও অমৃক্ত থাকিতে তাঁহার মৃক্তি নাই। নিজের মুক্তি অপেকা, জগতের মৃক্তিই আধিকারিক পুরুষের একাস্ত কাম্য। নির্বাণ-স্থ ভাঁহাদিগের নিকট তৃচ্ছ। 'বছজনহিতার, বছন্ধন স্থায়'—আধিকারিক পুরুষের দিব্য-জীবন। সকলের পাপের বোঝা বহন করিয়া, সকলকে মৃক্তি দিয়াই আধিকারিক-পুরুষের মহানন। তাঁহারা আদেন মুক্তিনাভের আকাজ্ঞা লইয়া নহে, অপরকে মুক্ত করিতে গিয়া বন্ধন স্বীকার করিতে। ইহাই আধিকারিক পুরুষের চারিত্রিক বৈশিষ্টা।

নিজের বোঝাই সকলে বহন করিতে পারে না, জগতের বোঝা ত দ্বের কথা; কিন্ত আধিকারিক পুরুষ অপরের ত্ঃথের বোঝা বহন করিতে বেশী উৎফুল্ল হইরা ওঠেন। নিজে হলাহল হন্তম করিয়া, জগংকে অমৃত-বিতরণই আধিকারিক পুরুষের একমাত্র কর্ত্তব্য। আধিকারিক পুরুষ স্বামী নিগমানন্দ পাপী-ভাপীকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়া-ছিলেন—"তোরা কে কোথায় আছিস্বে, ছুটে আর, আমি বে তোদের প্রতীক্ষাতেই আছি। তোদের সকলকে মৃক্তি দিয়ে যদি আমাকে চিরবন্ধন স্থীকার কর্তে হয়, আমি সানন্দে তা বরণ কর্ব। ভোদের

মৃক্তিতেই বে আমারও মুক্তি। আমি বে ভোদের দঙ্গে এক হয়ে আছি।" সমষ্টির বেদনায় আকুল হইয়া উঠিতেন আধিকারিক পুরুষ নিগমানন। সাধন-ভজনের তাপ বা ক্লেশ নিজে সহ্ করিয়া, সকলকে তিনি অভয়-বাণী গুনাইয়া গিয়াছেন, 'ভোদের আর পৃথক্ সাধন-ভন্তনের প্রয়োজন নাই। আমি বে তোদের হয়ে সব করেছি। সকল দায় হইতে মুক্ত क्रिश, পাপी-তाপीর मঞ্চিত-পাপের বোঝা নিজ ऋस्य বহন ক্রিয়া, यांशत विन्तृमां क्रांखि एनथा एन नारे, भाशी-भूगावान निकित्नत्व विनि भवाश्रम विदाहित्वन, त्रहे क्रमांजूभ वृत्रको आधिकातिक महाशुक्त निशमानत्यत जाखर-वाणी विश्ववांशीत्क পत्रिकारणत अथ अवर्गन करूक। এই আধিকারিক পুরুষের আশ্রিত ভক্ত-সম্ভানগণও পরম ভাগ্যবান। ठाँशामत मुक्ति न। इछता भर्गास आधिकातिक भूकरवत्र मुक्ति नारे। মহাপুরুষের আশ্রয়লাভ ভাগ্যের কথা, কিন্তু তদপেক্ষাও ভাগ্যবান তাঁথারা বাঁহারা আধিকারিক মহাপুরুষের আশ্রয় লাভে ধন্ম হইয়াছেন। কেন না, তাঁহাদের মজি-মোক্ষের দায় গ্রহণ করিয়াছেন, আধিকারিক পুরুষ স্বয়ং। এইরূপ সমর্থ আধিকারিক পুরুষ জগতে বান্তবিকই হল্লভ।

## . আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ

বেদান্তদর্শনের তৃতীয় অধ্যায়ের তৃতীয়পাদের বর্ত্তিশ স্থত্তে বেদব্যাস লিখিয়াছেন —"যাবদধিকারমবস্থিতিরাধিকারিকাণাম্" অঅতং বেদান্ত-দর্শন। তত্ত্বজানী ঋষিরা, বাহারা লোক স্থিতিকারণ বেদপ্রবর্তনাদি কার্য্যে নিষ্ক্ত (অদৃষ্ট সহায় ঈশ্বরের আজ্ঞায়), তাহারা যাবৎ তাঁহাদের সে অধিকার সমাপ্ত না হয়, তাবং জীবমুক্তভাবে সেই সেই অধিকার সম্পাদনে অবস্থান করেন। অধিকার সমাপ্ত হইলেই তাঁহারা তত্ত্বজানক্ষ কৈবল্যপ্রাপ্ত হইলা থাকেন।

তত্ত্ব থবিদের মাঝে সকলেই আধিকারিক পুরুষ নহেন। জগদ্গুরু বা ঈশবেচছার ব্রক্ষজানীদের মধ্যে কেহ কেহ এই অধিকার প্রাপ্ত হন। ব্যাসদেব, গুকদেব এঁরাও আধিকারিক পুরুষ ছিলেন। পরম্পরাক্রমে স্থামী নিগমানন্দদেবও জগদ্গুরুর ইচ্ছার এই অধিকার প্রাপ্ত হইরা-ছিলেন। এই জন্মই তিনিও আধিকারিক পুরুষদের মধ্যে অন্ততম।

তত্ত্ব-জ্ঞানীর প্নর্জন্ম হয় কিনা—ইহা এক সমস্তা-সমাকুল প্রশ্না এই প্রশ্নের উত্তর বেদান্তদর্শনে ব্যাদদেব এবং তাহার ভাষ্যে জগদ্গুরু শ্রীমৎ শঙ্করাচার্য্য স্থলরভাবে ব্ঝাইয়া দিয়াছেন। ভাষ্যে তিনি লিখিয়াছেন—"ব্রদ্ধবিদামণি কেষাঞ্চিদিতিহাসপুরাণয়োদ্দেহান্তরোৎপত্তি দর্শনাৎ। তথা স্থপান্তরতমাঃ নাম বেদাচার্য্য পুরাণমিবিষ্ণু-নিয়োগাৎ কলিঘাপরয়োঃ সম্বো রুক্ষবৈপায়নঃ সম্বভূবেতি শ্রবণম্।" "শ্রুতিশ্বতি, ইতিহাস পুরাণাদিতে ব্রহ্মজ্ঞেরও পুনর্জন্ম হওয়ার সংবাদ পাওয়া যায়। অপাস্তরতমনামা জনৈক পুরাতন ঝিষ ও বেদাচার্য্য ভগবান্ বিফুর আদেশে কলিঘাপরের সন্ধিসময়ে কৃষ্ণবৈপায়ন (ব্যাস) হইয়া জন্মিয়া-ছিলেন। ভাষ্যে আরও আছে—"বশিষ্ঠ একজন ঋষি, বিশেষতঃ

তিনি বন্ধার মানস-পূল, তিনিও নিমিরাজার শাপে গড়দেং ও ব্রহ্মার আদেশে পুনর্বার মিত্রাবরুণের দারা পুনর্জন্ম লাভ করিয়াছিলেন। ব্রহ্মার মানসপূল ভৃগু প্রভৃতি কভিপর ঋষিও বরুণের যজে পুনরুংপর হইয়াছিলেন। ব্রহ্মার অপর মানসপূল সনৎক্মার। তিনিও রুদ্রের বর উপলক্ষ্যে কার্ত্তিকের হইয়া জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। এইরপ স্থতিতে দক্ষ, নারদ প্রভৃতি তত্ত্বানীর সেই সেই কারণে দেহান্তরোৎপত্তি হইতে শুনা যায়।" (প্র্গাচরণ সাংখ্যবেদান্ততীর্থ কর্ত্বক শান্ধরভাষ্যের অনুবাদ)।

"অপান্তরতম ঋষিরা দকলেই ঈশ্বর অর্থাৎ ঐশ্বর্যাশালী বা অধিকার প্রাপ্ত (কর্মবলে)। তাঁহারা পরমেশ্বর কর্তৃক দেই দেই অধিকারে নিযুক্ত। কৈবল্যোৎপাদক জন্মজান থাকিলেও তাঁহারা কর্মক্ষম না হওয়ায় কর্মানীত অধিকারে অবস্থান করেন—কর্মক্ষম না হওয়া পর্যান্তই অবস্থান করেন, কিন্তু কর্মক্ষম হইলে আর তাঁহারা তদ্ধিকারে থাকেন না, অধিকারবিষ্ক্ত ও কেবল হন অর্থাৎ মুক্ত হন। এ সিদ্ধান্ত সর্বথা অবিক্ষম ।"—(৺তুর্গাচরণ সাংখ্য-বেদান্ততীর্থ কর্তৃক ভাষাাছ্বাদ)।

অধিকারিক তত্ত্ত মহাপুরুষদের কর্ত্তব্য এক দেহে পরিসমাপ্ত না হইলে পুনরার তাঁহারা দেহাস্তর পরিগ্রহ করিয়া থাকেন কিম্বা সেই দেহেই যোগৈশর্য্যবলে যুগপৎ বছ দেহ (অর্থাৎ কার্যুহ) স্পষ্ট করিয়া অধিকার সমাপ্ত করেন। তত্ত্ত প্রধিরা পরকায়ে প্রবেশ করিয়াও কার্যাসাধন করিয়া থাকেন। স্থলভা নামী ব্রহ্মবাদিনী প্রধি রাজধি জনকের সহিত যোগবিবাদ করিশার ইচ্ছায় নিজদেহ পরিত্যাগান্তর জনকের দেহে প্রবেশ করিয়াছিলেন। কার্যাসিদ্ধি করিয়া পুনরায় নিজদেহে ফিরিয়া আসিয়াছিলেন। এ সংবাদ "ইতি স্মর্য্যতে" বলিয়া ভাষ্যে প্রীমৎ শঙ্করাচার্যাও উল্লেখ ক্রিয়াছেন। স্বর্মং শঙ্করাচার্যাও পরকায়ে প্রবেশ করিয়া কামকলাতত্ব অধিগত করিয়াছিলেন।

#### व्याधिकात्रिकशुक्रव खीनिशगानम

• 58

মোট কথা, আধিকারিক পুরুষদের এক দেহে ভগবানের অভিপ্রেত কার্যা সিদ্ধ না হইলে, পুনরার দেহান্তর পরিগ্রহ করিতে হয়। ঈশ্বরনিদ্দিষ্ট কর্মপরিসমাপ্তির পর তাঁহাদের মুক্তি। ব্রদ্ধক্ত আধিকারিক পুরুষ
সর্বত্রই দেহপাতের দঙ্গে দক্ত হইতে পারেন না। শ্রীমৎ শঙ্করাচার্য্য
ভাষ্যে লিথিয়াছেন—"তত্মাত্পপনা যাবদধিকারমাধিকারিকাণামবস্থিতিঃ।"
অতএব আধিকারিক অর্থাৎ গৃহীতাধিকার জ্ঞানীদিগের অধিকারসমাপ্তি
না হওয়া পর্যন্ত জীবন্যুক্তভাবে অবস্থান, এ কথা শাস্ত্র ও যুক্তি উভয়প্রসিদ্ধ।

ব্যাস-শুক ইহারাও জগদ্ওক। নিবিকল্পসমাধি হইতে সকলে ফিরিয়া আসিতে পারেন না। যাঁহার। ফিরিয়া আসেন, ঈশ্বরেচ্ছাতেই তাঁহাদের প্রত্যাবর্ত্তন ঘটে। সদ্গুক নিগমানন্দদেবও জগদ্ওকর ইচ্ছায় গুকুভাব লইয়া প্রত্যাবর্ত্তন করিয়াছিলেন—ইহা তাঁহার শ্রীমুথ হইতেই প্রবণ করিয়াছি। তিনিও ভগবান্ কর্তৃক জগদ্ধিতে নিয়োজিত একজন আধিকারিক ব্রহ্মান্ত মহাপুক্ষ ছিলেন। তিনিও ভারপ্রাপ্ত জগদ্গুক্দের মধ্যে অক্সতম। ঈশ্বরেচ্ছাতেই নির্বিকল্প সমাধি হইতেও তাঁহার বাুখান ঘটিয়াছিল। নতুবা জীবকোটির ব্রহ্মজ্ঞরা সেই ভূমি হইতে ফিরিয়া আসিতে পারেন না।

অধিকারপ্রাপ্ত হইরা বা অধিকার লইরা খামী নিগমানন্দ পরমহংসদেব জগদ্গুরুরুপে এই জগতে ফিরিয়া আসিয়াছিলেন। এক্ষণে কথা এই যে, সেই আধিকারিক পুরুষের উপর হাস্ত কর্ত্তব্য-ভার কি ভিনি সম্পূর্ণভাবে সম্পন্ন করিয়া গিয়াছেন । যদি না গিয়া থাকেন, তবে অফ্যান্ত বহ্মজ্ঞের মত প্নর্জন্ম বা পরকারপ্রবেশ ভিন্ন তাঁহারও গত্যস্তর নাই।
"শুদ্ধ আধার" পাইলে তিনি আবিষ্ট হইবেন—এই প্রতিশ্রুতি তিনি দিয়া গিয়াছেন। স্বতরাং দেহত্যাগের সঙ্গে সঙ্গেই তাঁহার ব্রহ্মনির্বাণ লাভ

हम नारे। अथीर आधिकातिक शुक्रस्वत आधिकात नमाश्च हम नारे। অতএব তাঁহার উপর ক্রন্ত কর্ত্তব্য উদ্যাপনের জক্ত নিজে দেহধারণ না कतिरमे छे प्रयुक्त जाशास जांशास श्राटम अतिराउ हे स्टेर । नजूना তাঁহার কার্য্য অসমাপ্ত থাকিয়া যাইবে। আধিকারিক পুরুষরা এই দিক্ मित्रा व्यापक । अभिकार कार्या ममाश्च ना इहेटन, ठाँहामिश्रक दमहास्त्र পরিগ্রহ কিংবা পরকায়প্রবেশ করিতেই হইবে। পূর্বেই বলিয়াছি, ব্রদ্মজ্ঞ হইলেই আধিকারিক পুরুষ হওয়া যায় না। ঈশরেচ্ছাতেই ( जाँशारमञ्ज निरक्षत्र कान हेक्श ज्यन थारक ना ) जाँशारमञ्ज बुग्थान चरते । रि खत्र रहेरा প্রত্যাবর্তনের কোন আশা নাই, সেই खत्र रहेरा একমাত্র ঈশবেচ্ছাবা অন্তের ইচ্ছাবাতীত বাখান হইতে পারে না। জগদ্ওক निগगानत्मत्र जनकिज्यार्थं यनि পরিসমাপ্ত ना इहेशा थाकে, তবে যোগ্য আধারকে অবলম্বন করিয়া তাঁহার অসমাপ্ত কার্য্য তাঁহাকে সম্পন্ন क्तिएडरे रहेरव। नजूरा व्यक्षिकातिक शुक्रव हिमारव छाँहात मुख्लि নাই। মুক্তিলাভ করিতে হইলে ভগবৎ-প্রদন্ত কর্ত্তব্যভার কাহারও আধারে ক্রন্ত করিতে হইবে, নতুবা ব্রহ্মজ্ঞকেও পুনরায় জন্মপরিগ্রহ করিতে হইবে। অধিকারিক পুরুষের এ ভিন্ন গতান্তর নাই। পরমহংস निगमानन्यान विवाद्धन-"निक्तिक कुंगिए जामात कान देखा दिन না, জগদ্গুরুর বিশেষ ইচ্ছাই আমার ভিতর সম্প্রাকারে উদ্বৃদ্ধ হইয়া উঠিয়াছিল।" আধিকারিক ব্রন্ধক্ত মহাপুরুষদের ভিতর ঈশ্বরেচ্ছাই नीनांत्रिक रहेशा अर्छ। अहे जानोकिक नौना वृत्तिशा छेठा वज़रे कृषत ।

সাধন-সিদ্ধ মহাপুরুষ হইলেও নির্দ্ধিকর ভূমিতে ঠাকুর নিগমানন্দ-দেবের বিশেষ কোন ইচ্ছা ছিল না; কিন্তু জগদ্ওরু ঈশ্বের ইচ্ছায় তাঁহার ভিতর গুরুতাব জাগিয়া উঠিলেই, তাঁহার উপর জীবোদ্ধাবের দায়িত্বও আপনি আসিয়া পড়ে। আধিকারিক মহাপুরুষ নিগমানন্দ পরমহংসদেব

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

তব্জ্ঞানলাভের পরও জীবোদ্ধারকার্যের জন্ম নির্বিকর ভূমি ইইতে প্রত্যাবর্ত্তন করিয়াছিলেন ; কিন্তু তাঁহার এই জীবোদ্ধার-ত্রত নিগমানন্দ-দেহে পরিসমাপ্ত ইইয়াছে কি ? তিনি কি তাঁহার বিরাট ইচ্ছাকে সেই দেহে সম্পূর্ণভাবে রূণ দিতে পারিয়াছিলেন ? নতুবা শত শত নিগমানন্দ স্পৃত্তি করিয়া অর্থাৎ কার্বাহ রচন। করিয়া তাঁহার উপর স্তুস্ত দায়িত্ব তাঁহাকে পরিসমাপ্ত করিতেই ইইবে। আধিকারিক নিগমানন্দ পরমহংস-দেবের কাজ নিগমানন্দ ছাড়া আর কে সম্পন্ন করিবে ? এই জন্তুই, আধিকারিক মহাপুরুষ তাঁহার বিরাট ইচ্ছা সম্পূর্ণার্থ শত শত নিগমানন্দ স্পৃষ্ট করিয়া তবে মুক্ত ইইবেন। ইহা অমোঘ সত্য।

## তান্ত্রিকসাধনার বৈশিষ্ট্য

বাংলা দেশ তন্ত্রসাধনার দেশ। এই দেশের জ্বল, বারু এবং সংস্কার তান্ত্রিক সাধনার সম্পূর্ণ অনুক্র। এই জ্বন্তই বাংলা দেশে এত তান্ত্রিক সাধকের আবির্ভাব। মহাপুরুষ এই দেশে অনেকেই জ্বন্ত্রহণ করিয়াছেন, প্রায় সকলের জীবনেই তন্ত্রের প্রভাব পরিলক্ষিত হয়। উত্তরজীবনে অনেকে হয়ত অন্ত মত-পথের প্রদর্শক হইলেও, প্রাথমিক সাধন-জীবনের স্ত্রপাত ইইয়াছে তন্ত্রসাধনাকে অবলম্বন করিয়াই। বাংলার রামপ্রসাদ, শ্রীরামকৃষ্ণ, কমলাকান্ত, শ্রীনিগমানন্দ সকল মহাপুরুষই মহাশক্তির সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়াছিলেন। শক্তিসাধনার প্রকৃষ্ট ক্ষেত্রই হইল—বাংলা দেশ।

তান্ত্রিকদাধনার লক্ষ্য হইল—মহাশক্তিকে আয়ন্ত করা। তাহার একটা পদ্ধতি বা আচার আছে। এই মার্গে চলিতে হইলে একটা বিশিষ্ট ভাব বা আচারকে অবলম্বন করিতে হয়। পথাচার, বীরাচার এবং দিব্যাচার কিংবা পগুভাব, বীরভাব, দিব্যভাবকে অবলম্বন ব্যতিরেকে তান্ত্রিকদাধনায় সিদ্ধিলাভ অসম্ভব। তন্ত্রমার্গ—প্রয়োগ মার্গ। উপযুক্ত উপদেষ্টা মহাকোলের ক্বপালাভ করিতে পারিলে এই পথে সিদ্ধি অনিবার্য। তবে এই পথের আধিকাারক সাধক ধুবই বিরল। সংস্কার লক্ষ্য না করিয়া তান্ত্রিকাদীক্ষা প্রধান করিলে, ভাহাতে ফল কিছুই হয় না। এই জন্মই সিদ্ধ কৌল শারীরিক লক্ষণ দেখিয়াই বলিয়া দিতে পারেন, তাহা দারা তান্ত্রিকসাধনা হইবে কিনা।

শীরামচন্দ্র এবং রাবণ উভয়েই তান্ত্রিক ছিলেন। মহাশক্তির ক্বপায়

### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

উভরের জীবনেই সিদ্ধিঋদ্ধি ফুটিয়া উঠিয়াছিল, কিন্তু একজন শক্তির মর্য্যাদা দিয়া শক্তিকে বশীস্থৃতা বা ঘরণীরূপে পাইয়াছিলেন, অক্সজন শক্তির অমর্য্যাদা করায় শক্তিলাভ করিয়াও শক্তিহারা হইয়াছিলেন। উগ্রসাধনার শক্তি পরিতৃষ্টা হইয়া সাধককে সর্ব্বত্রই বরপ্রদান করিয়া থাকেন; কিন্তু সেই বরের মর্য্যাদা রক্ষা করিতে না পারায় অনেক সাধকেরই পতন ঘটে। শক্তিআরাধনার ক্ষেত্রে মহাশক্তির মোহিনীরূপে ম্ব্রু-বিভান্ত হইয়া কত সাধকের জীবনে যে পতন ঘটিয়াছে, তাহার ইয়ন্তা নাই। বজ্রদূচসঙ্করে এবং লক্ষ্যের প্রতি অটুট নিষ্ঠা না থাকিলে তান্ত্রিকসাধনায় লক্ষ্যভাই হইবারও খুব সম্ভাবনা আছে। আধিকারিক মহাসাধক ভিন্ন এই পথের চরম লক্ষ্যে উপনীত হওয়া অসম্ভব।

মহাশক্তিরও ভর্ত্তা আছেন। তিনি হইলেন শিব বা মহাকাল, শুস্ত-নিশুস্ত নহে। কেবল ইচ্ছা বা সাধ থাকিলেই মহাশক্তিকে ন্ত্রীরূপে লাভ করা যায় না। জন্মজনান্তরের তপস্থা ব্যতীত, শিব সতীকে লাভ করিতে সক্ষম হন না। শক্তি অশোধিত অবস্থায় বিষ, শুদ্ধ হইলেই অমৃত। একমাত্র শৈবচেতনাতেই শক্তি শোধিতা হন। তান্ত্রিকের শোধন-প্রক্রিয়াটী সাধনার একটি বিশেষ অঙ্গ। তান্ত্রিকের কাছে প্রত্যাখ্যান নাই বটে, কিন্তু শোধন না করিয়া পঞ্চমকারগ্রহণও তান্ত্রিকের ধর্ম নহে। এই শোধন-ক্রিয়া-অভিজ্ঞ হইলেন রুসায়নাচার্য্য মহাকোল শিব। শিব না হইলে শক্তিকে পাওয়া যায় না। চণ্ডীর উত্তরচরিত্রে দেখা যায়, শিবের অভিসান লইয়া শুন্ত দেবীর পাণিগ্রহণ করিতে চাহিয়াছিল, কিন্তু পরিণাম কি হইল—শুন্তের মরণ বা পতন। প্রকৃত তান্ত্রিক শন্তু বা শিব হইয়া তবে মহাশক্তিকে ন্ত্রীরূপে বা সহধ্মিণীরূপে লাভ করিতে পারেন। শন্তুই সতীর ভর্ত্তা, শুন্ত নহে। এই জন্মই চণ্ডীদেবীর উক্তি, যথা—

#### তান্ত্রিক্সাধনার বৈশিষ্ট্য

বো মাং জয়তি সংগ্রামে বো মে দর্পং ব্যপোহতি। বো মে প্রতিবলো লোকে স মে ভর্তা ভবিষ্যতি॥

'ষিনি সংগ্রামে আমাকে জয় করিবেন, খিনি আমার গর্ব্ব বিনষ্ট করিতে পারিবেন কিংবা জগতে <mark>যিনি আমার তুল্য বলশালী</mark> ভিনিই আমার স্বামী হইবেন।'

দেবীর এই প্রতিজ্ঞা রক্ষা করার একমাত্র অধিকারী শিব। শুস্তের প্রলোডন ছিল; কিন্তু ত্যাগ ব্যতীত—সামর্থ্য ব্যতীত মহাশক্তিকে षत्रभीकाल नां करा कि यादात जादात कर्य ? टेब्दरी श्रद्श कतिताहर ভাষ্ত্ৰিক হওয়া যায় না। শোধন-প্ৰক্ৰিয়া ন। জানিয়া শক্তিগ্ৰহণ শক্তি-বিনাশেরই প্রশন্ত পথ মাত্র। মহেশ্বর এবং মহেশ্বরীর কুপা না হইলে তান্ত্রিকমার্গে সিদ্ধিলাভ অসম্ভব। স্থান-কাল এবং পাত্রের প্রতিও তান্ত্রিকের স্থতীত্র নন্ধর। শক্তির সহায়তার জন্মই শক্তির সাহচর্বা ; কিন্তু শক্তি যদি অবিভারপিণী হন, তবে সাধকের ভাগ্যে সিদ্ধিলাভ স্মৃত্র--পরাহত। লক্ষণযুক্তা ভৈরবী ব্যতীত তান্ত্রিক্সাধকের যে কোনও নারীকে সাহায্যকারিণীরূপে গ্রহণ করিতে নাই। তল্পে এই সম্পর্কে কঠোর নিৰ্দেশ আছে। নারীর সাহচর্ব্যই যদি তান্ত্রিকসাধনার লক্ষ্য হইত, তবে ঘরে ঘরেই ত তান্ত্রিক সাধনা চলিয়াছে। কিন্তু সংসারে শিবের দর্শন ত বিরল। সমর্থ পুরুষ এবং সমর্থা নারীর একত্র সাধনাতেই निषि घटें। निष्मत निर्साहन व क्लाब विनामहे छाकिया जातन, व ক্ষেত্রে অভিজ্ঞ কৌলের নির্দেশ ব্যতীত একপদও অগ্রসর হওয়া উচিত नरह ।

তান্ত্ৰিক সাধক বামপ্ৰসাদের পদাবলীতে আছে—

### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

মা বিরাজে ঘরে ঘরে। জননী তনন্না জান্না সংহাদরা কি অপরে॥

মহাশক্তি ত্রিরূপিণী। বাংলাদেশে মহাশক্তিকে মাতৃরূপে সাধনা করিয়া অনেক সাধকই সিদ্ধিলাভ করিয়া গিয়াছেন। রামপ্রসাদ মাকে ক্যারূপে পাইয়াছিলেন। জগদীখরী প্রসাদের ক্যা জগদীখরীতে প্রকটিতা হইয়াছিলেন। মাতৃরূপে বা ক্যারূপে সাধনা তত কঠিন নহে; ক্যি সর্বাপেক্যা কঠিন সাধনা হইল জায়ারূপে —পত্নীরূপে। বারাচারী সমর্থ সাধক ব্যতীত এই সাধনার অধিকার সকলের নাই। এ ক্ষেত্রে স্বামী নিগমানন্দের তান্ত্রিকসাধনার বৈশিষ্টোর কথাই আলোচনা করিব।

ভান্তিকমার্গে মহাশক্তিকে মাতৃরূপে বা কন্তা পার্বভীরূপে লাভ ক্রিয়া গিয়াছেন, এইরূপ সাধকের কথা আমরা শুনি : কিন্তু মহাশক্তিকে পত্নীরূপে লাভ করিবার আধিকারিক সাধকের কথা সচরাচর খুবই কম শুনা যায়। নিভূতে, বনে-জঙ্গলে তান্ত্রিকসাধনার পথে কোন কোন সাধক সিদ্ধিলাভ করিলেও ভাহার ভেষন প্রচার নাই। এমন কি শ্রীরামক্বক্ষের ভান্তিকসাধনায় সারদামণিকে ষোড়শীদেবীর আসনে বসাইয়া পৃষ্ণার কথা উল্লেখ থাকিলেও, পরমহংসদেব ভাবমুখেই থাকিতেন। সেই গুন্থসাধনার কথ। তিনি তেমন ভাবে জনসমাজে প্রচার করেন নাই। তান্ত্রিকসাধনার এই উচ্চমার্গে ঈশ্বরকোটি বলিয়া তাঁহার অধিকার ছিল; কিন্তু এইরূপ সাধনার দৃষ্টান্ত আর বড় বেশী দেখা যায় না। কিন্তু বাংলাদেশের প্রসিদ্ধ হৈরব বামাক্ষেপার রূপায় ঠাকুর নিগমানন মহাশক্তিকে স্ত্রীরূপে কি ভাবে লাভ করিয়াছিলেন, তাহার রোমাঞ্চকর বিবৃতি তিনি স্বয়ং জগংসমক্ষে প্রচার করিয়া গিয়াছেন। আধিকারিক মহাপুরুষ ন। হইলে সকল সাধকের জীবনে এই সামর্থ্য कृषिया छेळ ना।

শিব অংশে বা শিববীর্ব্যে বাঁহাদের জন্ম তাঁহারাই এই ক্রধার সাধনপথে সিদ্ধিলাভ করিয়া প্রত্যাবর্ত্তন করিতে পারেন! মহাশক্তির ভর্ত্তা
তান্ত্রিক হইলেই হওয়া যায় না—আধিকারিক পুরুষ হওয়া চাই।
অর্থাং জন্মজনান্তরের তপস্তায় অচল-অটল থাকিয়! বাঁহারা সিদ্ধিলাভের
অধিকার প্রাপ্ত হইয়াছেন, তাঁহারাই আধিকারিক পুরুষ। ইহারা
সাধনসিদ্ধ অর্থাৎ পুরুষকার বা স্বীয় সাধনা-বলে অধিকার প্রাপ্ত হইয়া
আধিকারিক পুরুষের পদটা লাভ করিয়াছেন।

মহাশক্তিকে মাতৃস্থোধন করিয়া তান্ত্রিক সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়াছেন এইরূপ দিদ্ধ তান্ত্রিক বাংলাদেশে অনেকেই আছেন, কিন্ত মহাশক্তিকে সাধনায় ত্ত্রীরূপে লাভ করিয়াছেন—এইরূপ শিবকল্প সিদ্ধ महारकोन थुवरे विवन , जन्नमार्ग होरे इः नार्शक मार्ग। नाथरकव পক্ষে অসীম সাহদের নিদর্শন -মহাণক্তিকে পত্নীরূপে লাভ করা। ভান্তিক গুরু নিগমানন্দ ছিলেন, এইরূপ অসাধারণ ভান্তিকের মধ্যে এক বিশেষ মহাজন। তাঁহার শ্রীমূথেই কতবার শুনিবার দৌভাগ্য লাভ করিয়াছি যে, পূর্বজন্মে তিনি ছিলেন কেদার রায়ের তান্ত্রিকগুরু ব্রহ্মানন্দ, যিনি মহাশক্তিকে দাসীর মত আজ্ঞাকারিণী করিয়া রাখিতে ममर्थ ছिल्म। आब वांश्नारम्य इठार-मिक्ति, कुलामिक्तित कथा श्राइके শুনিতে পাই; কিন্তু বাংলার ষাহা বৈশিষ্ট্য--বাংলার সেই পুরুষকার-সম্পন্ন মহাকোল সাধনসিদ্ধ ভান্তিকাচার্য্য আজ কোথায়? বাংলার গৌরৰ তান্ত্রিকগুরু শ্রীনিগমানন। কলিযুগে সাক্ষাং শিব নিগমানন্দ-রূপে আবিভূতি হইয়াছিলেন। তাঁহার ভান্ত্রিকসাধনা, সাধারণ তাান্ত্রের মত ছিল না। তিনি ছিলেন বীরাচারী, পুরুষকারসম্পন্ন আধিকারিক সাধন-সিদ্ধ সমর্থ মহাকৌল মহাপুরুষ। মহাশক্তি তাঁহার গলায় বর-यांना श्रामन कविद्यन ना ७ कविद्यन काहारक ? वाश्नारमभ धन्न, वाक्नानी थम, आमता थम जाहात मा अक कन माधन-मिष्ठ महाभूक्य ना उ कतिया।

## শঙ্করপন্থী সন্ত্যাসী শ্রীঞ্জীনিগমান**ন্দের** অভিনব অবদান

0

তদ্বের পর জ্ঞানের সাধনা। বৈতের সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া, অবৈতরাদ্যের রহস্ত অবগত হইবার জন্ত স্থানী নিগমানন্দের জীবনে প্রবল অন্তস্মিৎসা জাগিয়া উঠিল। সত্য বলিয়া, ঈশ্বরান্থপ্রহ বলিয়া যে অন্তভৃতিকে চরম সিদ্ধান্তরূপে গ্রহণ করিয়াছিলেন, বিচারে সেই অন্তভ্রের রাজ্যকেও অতিক্রম করিয়া তিনি বিশ্লেষণ-পথে—অবৈতমতে আবার আক্রপ্ট হইয়া পড়িলেন। তারিণীর কপায় স্থামী নিগমানন্দের প্রাণে জ্ঞানস্পৃহা প্রবল হইয়া দেখা দিল। সব কিছুকে বিশ্লেষণ করিয়া দেখিবার এক ত্নিবার আকাজ্ঞা তাঁহাকে আকুল করিয়া তুলিল। সাধারণ সাধকের যেখানে ইতি, 'এহ বাহু' বলিয়া স্থামী নিগমানন্দ ভাহাকেও অতিক্রম করিয়া গেলেন। এবার অবৈতমতাবলম্বী হইয়া পড়িলেন তিনি।

অবৈতের ব্যাখ্যা অনেক রকমই আছে। শহ্বরের মতে অবৈতসিদ্ধি হইলে জগং মিথা। ইইয়া পড়ে, ব্রহ্মই একমাত্র সভ্য, জগং মিথা।
জগতের কোন পারমাথিক সত্তা নাই। তবে যে জগং দৃষ্ট হয় ভাহার
কারণ মায়া। মায়ার কার্যাই হইল যেখানে যাহা নাই, সেখানে ভাহা স্পষ্টি
করা। এই জন্মই মায়াকে অঘটনঘটনপটীয়সী বলা হয়। মরুভূমিতে
মরীচিকার স্পষ্ট করে এই মায়া। রজ্জুতে সর্পত্রম হয় অবিভা বা মায়ারই
শক্তিতে। আবরিকাশক্তিতে ব্রহ্মের স্বরূপ আচ্ছয় হইয়া পড়ে, তখন
বিক্ষেপশক্তির বলে বিপরীত জ্ঞান বা প্রতীতি জ্মো। অবৈত্রবাদী
শঙ্করের এই সিদ্ধান্ত।

गहत्रभाषी मार्गामी विकित्रियाम्बर् व्यक्तिय व्यवतान

२७

জগৎকে নতাৎ করিবার আপ্রাণ চেষ্টা দেখি আচার্য শিক্ষরের অর্থাৎ জগরিখ্যাত্ত্বাদের উপরই তাঁহার ঝোঁক প্রবল। এই মতবাদ প্রচার করিয়াই তাঁহার আত্মতৃষ্টি আদিয়াছিল। হয়ত তথন এই দৃষ্টিভঙ্গীর প্রশ্নোজনও ছিল; কিন্তু শঙ্করাচার্য্যের অক্তেব্যাখ্যার পরও আরও ব্যাখ্যাতার উপ্তব হইল। অক্তেবাদের ব্যাখ্যা সেই সব আচার্য্যেরা ন্তন করিয়া জন-মানসের সম্মুখে ধরিলেন। ব্রহ্মকে কেবল নিশুর্ণ বিলিয়া প্রতিপন্ন করিয়া গেলেন মাচার্য্য শঙ্কর, আবার তাঁহার পরেই কিছা সমসাময়িক আচার্য্যেরা বলিতে আরম্ভ করিয়া দিলেন, ব্রহ্ম সগুণ— অশেষ কল্যাণগুণসম্পন্ন। নিশুর্ণের অর্থ করিলেন, হেমগুণবিব্যজ্জিত অশেষ কল্যাণগুণসম্পন্ন। কেবল নিশুর্ণ এবং কেবল সপ্তণ কোনটাই কি নহে। বিনি নিশুর্ণ, তিনি আবার সগুণও। তুলসীদাসের দেখিতে আছে—

নিশুণ মেরা বাপ, সগুণ মাহ্তারি। কারে নিন্দো, কারে বন্দো, দোনো পাল্লা ভারি।

ক্রান্তদর্শীর সর্বজোম্পী দৃষ্টিতে খিল পড়িয়া যায় না। শঙ্করাচার্য্য নেতিবাদের পথ ধরিয়া চতুর্থ অর্থাৎ জাগ্রত, অপ্ন, অ্যুথিকে অতিক্রম করিয়া একমাত্র তুরীয়কেই আত্মার অরপ বলিয়া নির্দ্ধারণ করিলেন। কিন্তু নিম্নের তিনটী স্তরের সভ্যতা স্বীকারই করিলেন না, কিম্বা করিলেও তাহাকে আপেক্রিক বলিয়া মন্তব্য করিলেন।

দৃষ্টজগৎকে, সর্বানাবারণের অন্তত্ত জগৎকে, মিথ্যা প্রতিপন্ন করিবার জন্ত শঙ্কর-প্রতিভা বতথানি প্রযুক্ত হইয়াছিল, তাহার আংশিকও বদি দৃষ্টজগতের তাৎপর্য ব্যাথ্যায় নিরোজিত হইত, তবে শঙ্করাচার্য্য কেবল অবৈতবাদী হইরা থাকিতে পারিতেন না। এইথানেই অবৈত-মতাবলম্বী স্বামী নিগমানন্দের বৈশিষ্ট্য। অবৈত্মতাবলম্বী জ্ঞানপন্থী

হইয়া জগতের প্রতি তাঁহার ত্রকেপ ছিল না বটে ; কিন্তু জগংকে তিনি অগ্রাহ্ম করিয়াও যান নাই। জ্বগৎ মিথ্যা এই কথার উপর জোর না দিয়া, স্বামী নিগমানন বলিলেন —জগৎ ব্রন্মেরই বিভূতি। অবৈত-মতে অন্তভূতির প্রবাহ হুইটি ধারায় বিভক্ত। এক নির্বাণম্থী. আরেক অনির্বাণমুখী। একটা হইল লয়ের সাধনা, আরেকটা হইল বিভূতির সাধনা। একহিসাবে নাম-রূপ মিথ্যা, আরেকদৃষ্টিতে ব্রন্ধের অনন্ত নাম, অনন্ত রূপ। ব্রহ্মেরও বিশ্বরূপ আছে। ব্রহ্ম অনন্ত। বিকাশেরও निकान পाछत्रा यात्र ना। विवर्खवान बदः পরিণামবান, উভয়ই সভ্য। विवर्खवादम्ब महावाका 'त्निक, त्निकि', श्रीवर्गामवादम्ब 'मर्खः थविनः ব্ৰশ'। তৃইয়ের মধ্যে কোথায়ও বিরোধ নাই, থাকিতেও পারে না। উভয়ই সত্যদর্শনের এক একটি ধার। মাত্র। স্বামী নিগমানন্দের মতে, জগৎ ব্রহ্মেরই ছটা। জগতের ভিতর দিয়া ব্রহ্মই ফুটিয়া উঠিয়াছেন। কাজেই জগৎকে নস্তাৎ করিলে, তাঁহার বিভূতি দর্শনে বঞ্চিত হইতে হয়। শঙ্ক রপন্থী হইয়াও স্বামী নিগমানন্দের মতবাদ এইখানেই বিশিষ্ট রূপ ধারণ করিয়াছে। জগতের সংস্রব ছাড়িলেও, মনোজগণকে ত উড়াইয়া দেওয়া যায় না। সংসারত্যাগী সন্ধ্যাসী তুই চারিজন মাত্র; কিন্তু অগণিত জনসাধারণের নিকট জগৎ ত সতা বলিয়াই প্রতিভাত। জগৎ মিথা हरेल वावहात्रिक कांत्रवात (य जहन हरेगा यात्र।

শঙ্কন-সম্প্রদারে প্রবেশ করিয়াও স্বামী নিগমানন্দ সাম্প্রদারিক মনোর্ডিসম্পর হইয়া উঠেন নাই। অবৈত মত, পরিক্রমার এক দিককার একটি বিন্দুমাত্র; কিন্তু পরিক্রমার আরও অনস্ত দিক্ রহিয়াছে। এ যদি না হইত, তবে অবৈতবাদী নিগমানন্দ, অবৈত ব্রহ্মজ্ঞান লাভ করিয়াও যোগপথে, প্রেমের পথে আবার নৃতন করিয়া পরিক্রমার বাহির হইতে পারিতেন না।

### শस्त्र शरी मन्नामी खैखीनिशमानत्त्व अज्ञिन अवनान

36

ঠাকুর নিগমানন্দদেবের মতবাদ প্রচার করিতে গিয়া আমরা আমাদের নিজেদের যে মতবাদের দিকে ঝেঁকি, সেই রংশ্রেই রঞ্জিত করি ঠাকুরকে। এই দিকে লক্ষ্য করিয়াই অনির্ব্বাণজী লিখিয়াছেন— **ঁভোমরা যখন তাঁর উক্তি উন্ধৃত করে নিজের মত সমর্থন কর,** আফ্শোষ হয়, ভোমরা কেউ নিলে শাঁস, কেউ নিলে বীচি, क्षि निल शोना। शूता (वनि किं निल ना।" वास्तिक है औ দিকে খেয়াল রাথিয়া চলিলে, ঠাকুরকে কেবল জ্ঞানীগুরু, কেবল ভান্ত্রিক-खक, दक्वन र्यात्री धक्र किया दक्वन (धिमिक्छक वना करन ना । केक्क्र নিগমানন্দ ছিলেন—দার্ব্বভৌম গুরু। প্রত্যেক মত-পথেই সত্য আছে —ইহাই তাঁহার স্থচিন্ধিত সিদ্ধান্ত। সন্নাদী আমরা, ঠাকুরকে শঙ্কর-পন্থী বলিয়া প্রচার করিতে পারি; কিন্তু বহুরূপী ঠাকুরের মহিমাকে हेश दाता क्रांहे करा हहेरत। ठीकूत ७ क्विन भद्रत्रभद्दी हिरनन ना। তন্ত্রে, জ্ঞানে, যোগে এবং প্রেমের রাজ্যে ছিল তাঁহার অবাধ গতি। यथन य मज्यांमरक धतिशास्त्रन, हत्रम स्मिशा ज्राय स्मिशे मज्यांम छा जियार इन। दक्रवन चरिष्ठवानी इहेल, प्रकल याज-भारत अक्रकरभ जिनि नगाष्ठ इहेरजन ना।

জগতের জীব-জন্ত, গাছপালা জড়-চেত্রন সকলের প্রতি ছিল ঠাকুরের অসীম দরদ। বাগানে যথন ফুল গাছের চারা নিজ হাতে তিনি রোপণ করিতেন, তথন তাঁহাকে দেখিলে মনে হইত না যে, তিনি জগতের মিথ্যাত্ব প্রতিপন্ন করিবার জন্ম একজেদী। জগৎকে তিনি বলিতেন—"সত্য শিব অন্দরেরই বিভুতি!" বোগসাধনার ষ্ট্চজে মন:সংযোগ করিয়া যেমন তিনি সমাধিত্ব হইয়া পড়িতেন, তেমনি বহির্জগতের অ্বনর একটি ফুল দেখিয়াও চিরক্ষদরের ধ্যানে তাঁহাকে সম্পূর্ণ তন্ময় বাহ্জানশৃত্ব হইয়া যাইতে আমরা দেখিয়াছি। জগৎ

#### वाधिकांत्रिकशूक्य वीनिश्गानम

26

ठाँशंत्र निक्ट कानिमन अनामत वा উপেकांत चेख हिन ना। अगरजत প্রতি আঁথি বিক্ষারিত করিয়া বেমন তিনি সমাধিস্থ হইয়া পড়িতেন, চক্ষ্ নিমীলিত করিয়াও তেমনি সমাধিস্ব হইতে পারিতেন। অভিতো ব্রহ্ম-নির্বাণের অধিকারী ছিলেন ভিনি। শহরপন্থী নন্নাসী হইয়াও এই-थारनरे ठाकूरतत पृथकच । देनिक चदेवज्वान जरूरात्री जगर উপ्लात वस्त नरह, किया जार मिथा। नरह । बन्न रवमन मजा, जारे ए एमनि সত্য। ভেদদৃষ্টিতে উচ্চ-নীচ আছে ; কিন্তু অভেদদৃষ্টিতে সব একাকার। স্ভাের স্তর ভেদ আছে। কোন স্তরই উপেক্ষণীয় নহে। জ্ঞগৎ ব্রহ্ম-জ্ঞানের সাধক, বাধক নহে। বিম্নকে মানুষ অপদারিত করে, বন্ধুকে কেহ অগ্রাহ্ম করে কি ? বেদান্তেরই প্রকংণ গ্রন্থ পঞ্চদশীতে আছে — "বিষয়ানন্দ এতেন ঘারেণান্তঃ প্রবিশ্যতাম্।" বিষয়ানন্দ হইল ঘার, ঘার-দেশকে অগ্রাহা করিয়া বেমন কেহ গৃহে প্রবেশ করিতে পারে না, তেমনি জগৎকে অগ্রাহ্ম করিয়াও কেহ ব্রন্ধজানলাভে সমর্থ হয় না। ব্রদ্মজ্ঞান হইলে জগতের অপলাপ বা অপহৃব ঘটে না। ব্রদ্মজ্ঞানের পরও আবার জগৎজ্ঞান বা লীলাবৈচিত্ত্য ফুটিয়া ওঠে। জগৎজ্ঞান চাপা थोकिल जोशंदक विनाभ वतन ना। এकि एक व मोर्जाधिका अग्रिक्टक স্তিমিত করিয়া রাথে মাতা। একদেশদর্শীকে সমাগ্রদর্শী বলে না। ব্রহ্ম এবং জগতের জ্ঞান যুগপং ধাঁহার মাঝে বিধৃত, তিনিই ত ব্রহ্মজ্ঞানী। ঠাকুর নিগমানন্দ ছিলেন এইরূপ একজন আধিকারিক ব্রহ্মজ্ঞানী। বাঙ্গালী সাধকের বৈশিষ্ট্যই এই যে, বিশিষ্ট মতবাদকে শ্রদ্ধার সহিত স্বীকার করিয়াও তাহার উপর নিজম্ব প্রতিভায়, প্রচলিত সিদ্ধান্তের উপরও নৃতন কথা বলিবার অধিকারী তাঁহারা। বেদান্ত দর্শনের শক্তি-ভাষ্য বাদালীরই নৃতন অবদান ৷ সকলকে স্বীকার করিয়াও তাহারা अमन किছू वरतन यादा रगोतिक। सामी निशमानन रक्वत भक्रत्रश्री

# मक्रवभन्नो महामो भी वीनिश्यानतम् व अख्निय अवमान

29

হইলে, বৈত-অবৈতিবাদের মানুত্র তাহাকেপ্সক্রমান্তলকের হইতে হইত। অবৈত্যাদকে যিনি প্রক্রির করিতেন, তাহার মুখেই আবার গৌরাসের পথ সম্পর্কে অক্সম্র প্রশংসা গুনিয়াছি। তাহার জ্ঞান-ভক্তির সময়র "শহরের মত ও গৌরাসের পথ।" কাজেই কেবল অবৈত্যাদী বলিয়া তাহাকে প্রচার করা কোন রক্ষেই সমত নহে। আধিকারিক পুরুষের সকল রাজ্যেই সমান অধিকার। উগ্র অবৈত্যপন্থীর মুখে বেমন সামপ্রস্তের বাণী গুনিতে পাওয়া বার না, খামী নিগমানন্দ সেই শ্রেণীর ছিলেন না। জগতের সঙ্গে বন্ধজ্ঞানের সামপ্রস্তু আছে—ইহাই তিনি বলিতেন। ব্রক্ষ্পানে—জ্ঞান, অজ্ঞান, অবিভা, জগৎ সবই বিশ্বত। শক্ষর-সম্প্রদায়ের অয়ভ্রুক্ত একজন পরমহংস সন্মাসীর ইহাই অভিনয় বাণী।

ঠাকুর নিগমানদের অর্থাং অবৈত্বাদীর আরেকটি অভিনব আবিষ্ণার হইল—ভাব-জগৎ। ভাবজগতের বর্ণনা শান্তরদর্শনের কোথায়ও পরিলক্ষিত হয় না, অথচ স্থামী নিগমানদ্দর্থণিত ভাবজগৎ বাস্তবিকই মনোরম—সাধারণ জীবের পক্ষে পরম আশা-ভরসাস্থল এবং শান্তিনিকেতন! কেবল বৃত্তির নিরোধেই নয়, উৎকর্ষে জাবজগৎ খুলিয়া যায়। দাস্ত, সথ্য, বাৎসল্য এবং মধুর ভাব সে জগতে প্রাণ্ড । এই দৃষ্টি শঙ্করাচার্যোর থাকিলেও গোপন ছিল। জগংকে নস্তাৎ করাই ছিল তাঁহার মুখ্য লক্ষ্য। অথচ সেই সম্প্রদারেরই একজন সন্ন্যাসীর মুধে শুনি অপূর্ব্ব অভিনব ভাবজগতের কথা। সর্ববৃত্তি নিরোধের কথা শুনিলে যেমন প্রাণে আতত্ত্ব জ্ঞাগে, সর্ব্বেন্ডির আপ্যায়ন বলিলে তেমনি অভ্তপূর্ব্ব আশার সঞ্চার হয়। আধিকারিক পুরুষ নিগমানন্দের ভাব-জগৎ এক নৃতন আবিষ্ণার।

অदिण्डवामी भक्षत्वत पर्मन, जांत नर्सवामी निशमाननमर्मन এक

### वाधिकाद्रिकशूक्ष वीनिशगानन

नरह । नक्का कविवाव विवयहे इहेन, निश्रमानन्तर्भातन्त्र অভিনবৰ। জগৎ মান্না, বৃত্তি তুক্ত—কেবল এই বাণীর ঝন্ধারই বাঁহাদের মূপে শুনা ষার, সেই সম্প্রদায়েরই একজন আধিকারিক সিদ্ধ মহাপুরুষের শ্রীমুধে শুনি অক্ত বার্ত্তা। নিও ণ-সগুণের মধান্তলে ভাবজগতের সন্ধান দিয়াছেন স্বামী নিগমানল। ৰূগতের সঙ্গে সংস্রবশ্য হওয়া বড় আদর্শ নহে। বিরাট আদর্শ হইল — অথণ্ডের মধ্যেই থণ্ডের অক্তিত্বদর্শন। দৃষ্টি স্বচ্ছ থোকিলে দকল স্তর্ই চোখের সমুখে ভাসিয়া উঠে। জোর করিয়া সত্তাকে অম্বীকার করিবার কোন প্রবণতা তাহাদের দেখা ষায় না। বেদান্তের বছ প্রস্থান আছে। অবৈতপ্রস্থান একটি দিক্ মাত্র। স্বতরাং শহরের কথাই যে চরম, তাহা নহে। মতবাদ প্রতিষ্ঠার জন্ম উদগ্র অভিলাষ এক কথা, আর সত্যের সকল স্তর স্বীকার করা অন্ত কথা। ছাদই একমাত্র সভ্য, সিঁ জিগুলি কিছুই নয়—ইহা বেদাস্ভবাদীর সমাক্দৃষ্টির পরিচয় নহে। সমন্বয়বাদী আধিকারিক পুরুষ নিগমানন্দের বাণী হইল—ছাদ বেমন সভা, সি'ড়িও ভেমনি সভা। জীবন বিকাশের, বিনাশের নহে — হুস্থ সবল পন্থ। প্রদর্শনই দর্শনের লক্ষ্য — ইহ। বদি সভ্য বলিয়া স্বীকার করি, তাহা হইলে নিগমানন্দর্শনের বাণী অর্থাৎ জীব, জ্বাৎ, ঈশ্বর এবং ব্রন্ধচেতনার সত্যতা চিরকালই সমাদৃত হইবে। দায়িত্ব মুক্ত হইয়া চৈত্তমধামে প্রবেশ করাই বড় আদর্শ নহে। ব্রহ্ম-চেতনার সম্পর্ক সকল শুরের সকলের সঙ্গেই আছে। শান্ধরদর্শনের অর্থাৎ অবৈতদৃষ্টিভগীর পর নিগমানন্দর্শনের বৈতাবৈত বা বৈতাবৈতবঞ্জিত অমুভব অভিনব।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

२४

## (यांगीखक सामी निगमानत्मत (यांगमाधना

"বিচারাজ্জায়তে বোগং"—জ্ঞানপন্থার এই আখাস-বাণীতে নির্ভর করিয়া বসিয়া না থাকিয়া, স্বামা নিগমানন্দ পাতঞ্জল বোগদর্শনের 'তাঁত্র সংবেগানামাসরঃ'—এই স্ত্র অবলম্বনে যোগসাধনার নির্দ্ধিকর সমাধিতে আত্মসাক্ষাংকার বা অপরোক্ষান্তভূতি লাভের জন্ত সচেই হইয়া উঠিলেন। মহাবাক্য বিচার অপেক্ষা, বোগসাধনায় সহজে আত্মসাক্ষাংকার লাভ হইয়া থাকে। ইহার নামই হঠয়োগ বা ক্রিয়ায়োগ। বিচারের পথে আত্মসাক্ষাংকার দীর্ঘকালসাপেক্ষ, কিন্তু বোগসাধনায় আত্মদর্শন তদপেক্ষা সহজে এবং অরসময়েই হইয়া থাকে। বেদান্ত মত জানিয়া অবৈতপন্থী স্বামী নিগমানন্দ আত্মসাক্ষাংকারের জন্ত যোগপথকেই শ্রেয়ঃ বলিয়া মনেকরিলেন। আরস্ত হইল যোগসাধনা।

বোগসাধনার প্রধান অঙ্গ হইল—প্রাণায়াম। বায়ুধারণার অভ্যাসকেই
প্রাণায়াম বলে। নাড়ীশোধন না করিলে বায়ু ধারণা করা বায় না,
কেননা শরীরস্থ নাড়ীসকল মলাদিতে দূষিত থাকে। এই জয়ই
বোগসাধন আরম্ভ করিবার পূর্বে নাড়ী-শোধন কার্য্য করিতে হয়।
হঠবোগে ষট্কর্ম বারা শরীরশোধনের ব্যবস্থা আছে। গোরক্ষসংহিতায়
এই ষট্কর্ম সম্পর্কে বলা ইইয়াছে—

ধৌতির্বন্তিস্তথা নেতি লৌলিক্স্লাটকস্তথ।। কপালভাতিকৈতানি ষট্কর্মাণি সমাচরেৎ।

ধৌতি, বন্ধি, নেতি, লৌলিকী আটক ও কপালভাতি—এই ছয়প্রকার বহিঃপ্রক্রিয়ার দারা সর্বাত্তো শরীরশোধনের কথা যোগশান্তে আছে; কিন্তু এই হঠযোগ সাধন আজকাল একরূপ সাধ্যাতীত, বিশেষতঃ বাঙ্গালীর দেহ হঠযোগাদি সাধনের অনুকৃন নহে। 'হ' শব্দে স্থ্য এবং 'ঠ' শব্দে চন্দ্র। 'হঠ' শব্দে চন্দ্র-স্থার একত্ত সংযোগকে বুঝায়। অপানবায়ুর নাম চক্ত এবং প্রাণবায়ুর নাম স্থা ; অতএব প্রাণ ও অপান-বায়ুর একত্র সংযোগের নামই ছঠিযোগ। মন্ত্রযোগ, হঠযোগ, লয়যোগ ও রাজ্বোগের মধ্যে সর্বাপেক্ষা কঠিন হইল হঠবোগদাধনা। এই সাধনের উপবুক্ত শরীর বান্ধালীর মধ্যে অতি কম। কিন্তু বান্ধালীর দেহ হইলেও আধিকারিক পুরুষ বলিয়া স্বামী নিগমানন্দ অনায়াসে ষট্কর্মের সাধনায়ও সিদ্ধিলাভ করিয়াছিলেন। মন্ত্রবোগ, লয়বোগ এবং রাজ্বোগের সাধনা করিয়া সিদ্ধিলাভ করিয়াছেন, এইরূপ সাধক বহুই আছেন; কিন্ত हर्रेरबार्श मिक्र महाभूक्य थूवहे विवल । এই यোগে অধিকার সকলের नाहै। जाधिकातिक शूक्व ছाড़ा এই यागमाध्य कृष्कार्या इख्या বাস্তবিকই কঠিন। নাড়ীশোধন ক্রিয়া-অভিজ্ঞ বোগীর নিকট হইতে শিক্ষা করিতে হয়, নতুবা প্রক্রিয়া ঠিক্ ঠিক্ মত না হইলে হুরারোগ্য ব্যাধির সৃষ্টি করে। এই জন্মই গুরু শিয়াকে হঠযোগের প্রক্রিয়া পুর হুঁসিয়ার হইয়াই তবে শিক্ষা দেন। হঠবোগে সিদ্ধিলাভ করিয়া খ্লামী निशमानम वात्रानी-राष्ट्र इर्रायारशय अञ्जून नरह, এই कनइडअन করিয়াছিলেন। তারসংবেগ থাকিলে জগতে অসাধ্য বলিয়া কিছুই थारक ना।

মন স্থির করিতে পারিলেই ইইসিদ্ধিলাভ হইয়া থাকে। প্রাণের
চাঞ্চল্যকে অর্থাৎ শ্বাস-প্রশাসের বিক্ষেপকে দ্র করিতে না পারিলে
আত্মদর্শন অসম্ভব এই জন্তই বোগ বলিতে চিত্তবৃত্তি নিরোধকে বুঝায়।
বায়ু স্থির হইলে মন আপনা হইতে স্থির হয়। এই জন্তই বোগী সর্বাগ্রে
লক্ষ্য দিয়াছেন বায়ুকে আয়ত্ত করার দিকে। বায়ুর বিক্ষেপেই চাঞ্চল্য
আসে মনে। স্থতরাং মন স্থির করিতে ইইলে—বায়ু স্থির করিতে

হইবে। বায় স্থির করিবার একমাত্র কৌশল হইল—প্রাণারাম। প্রাণায়ামের কুন্তকপ্রক্রিয়া দার। অতি সহজে মনকে স্থির করা যার। এই জন্মই স্বামী নিগমানন্দ আয়ুসাক্ষাৎকারের জন্ম যোগপথকেই শ্রেষ্ঠ বলিয়া বিবেচনা করিয়া তাহাতে সম্পূর্ণভাবে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। বোগসাধনা হইল প্রক্রিয়া মার্গের। ভক্তি না থাকিলেও এই মার্গে কিছু আসে যায় না, তবে তীব্রসংবেগ থাকা চাই। জীবন-মরণ ভূচ্ছ করিয়া ত্রুই হঠযোগে আত্মনিয়োগ করিতে হয়। বৈর্যা, তিভিক্ষা এবং সংব্যা—এই পথের এক্যাত্র সম্বল।

মানসিকচাঞ্চল্য বা বুত্তির জন্মই আত্মদর্শন হয় না। এই জন্মই আত্মদর্শন করিতে হইলে অন্তরায়গুলিকে সর্ব্বাগ্রে দ্র করা প্রয়োজন হয়। অন্তরায়ের অভাব হইলেই অর্থাং অন্তরায়গুলি বিদ্বিত হইলেই প্রত্যক্তেভনাধিগন হইয়া থাকে। ব্যষ্টিচৈতন্ত দর্শন হইলে, তথন বন্ধচৈতন্তও সহজে আয়ত্তে আলে। কেননা, চেতনাতে কোন ভেদ নাই। বন্ধাণ্ডে বাহা আছে, দেহভাণ্ডেও তাহাই আছে। বোগসাধনায় আত্মান্ধাংকার লাভ করিতে পারিলে বন্ধসাক্ষাংকার তথন সহজ্ব হইয়া যায়। যোগী বন্ধাণ্ডের চিন্তা না করিয়া দেহভাণ্ডের চিন্তায় প্রথমে ব্যাপ্ত হন। যোগসাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া স্থামী নিগমানন্দ প্রত্যক্ষভাবে অন্তর্ভব করিলেন—

জৈলোক্যে যানি ভূতানি তানি সর্বাণি দেহতঃ। মেরুং সংবেষ্ট্য সর্বাত্ত ব্যবহারঃ প্রবর্ততে॥

—শিবসংহিতা

'ঞ্বীবদেহে সপ্তবীপের সহিত হুমের পর্বত অবস্থিতি করে এবং সমুদ্র নদ, নদী, সমূত্র, পর্বত, ক্ষেত্র ও ক্ষেত্রপাল প্রভৃতিও অবস্থান করিয়া থাকে। মূনি সকল, গ্রহ-নক্ষত্র, প্ণ্যতীর্থ, প্ণ্যপীঠ ও পীঠদেবতাগণ এই দেহে নিত্য অবস্থান করিতেছেন। সৃষ্টি-সংহারক চল্ল-সূর্য্য এই দেহে নিরম্ভর
ভ্রমণ করিতেছেন। আর পৃথিবী, জল, অগ্নি, বায়ুও আকাশ প্রভৃতি
পঞ্চ মহাভূতও দেহে অধিষ্ঠিত হইয়া আছেন। যে ব্যক্তি দেহের এই
সমস্ত বৃত্তান্ত অবগত হইতে পারে, সেই ব্যক্তিই বথার্থ যোগী। স্বামী
নিগমানন্দদেব নিজ দেহেই বিশ্ব-ব্রহ্মাণ্ডকে স্বচক্ষে দর্শন করিয়াছিলেন।
যোগীর মধ্যেও তিনি ছিলেন শ্রেষ্ঠ বোগী।

ষোগের লক্ষ্য হইল—সমাধি। সবিকল্প-নিবিকেল ভেদে সমাধিও ত্ই প্রকার। সঙ্গল করিয়। বদিলে যথাসময়ে সমাধি হইতেও ব্যুখান হইয়া থাকে। সমাধি অভ্যাসের সময় কামাথ্যা পাচাড়ে স্বামী নিগমানন্দ প্রথমে সবিকল্প-সমাধি অভ্যাস করেন। সবিকল্প সমাধি আয়ত্তের মধ্যে আসিয়া গেলে তথন জীবন-মরণ পণ করিয়া নিবিকেল সমাধি লাভ করিবার জন্ম প্রয়ত্তপরায়ণ হন। সবিকল্প সমাধি হইতে স্বতঃ বা পরতঃ ব্যুখান হয়; কিন্তু নিবিকেল সমাধি হইতে স্বতঃ বা পরতঃ আর ব্যুখানই হয় না।ইহাকেই বোগবাশিঠে তুরীয়াবন্থা বলা হইয়া থাকে। প্রীমৎ মধুস্থদন সরস্বতীপাদ এই তুরীয় অবস্থার স্কল্পর বিশ্লেষণ করিয়াছেন গীতার টীকাতে। যথা—

"ষ্মান্ত সমাধ্যবস্থারাঃ ন স্বতো ন বা পরতো বৃথিতে। ভবতি ভেদদর্শনাভাবাৎ, কিন্তু সর্বাদ। তন্মর এব স্বপ্রয়ন্ত্রনাত্তনেবৈধি পরমেশ্বর
প্রেরিত প্রাণবায়্বুলাৎ অফৈনিধাহ্মান দৈহিক ব্যবহারঃ পরিপূর্ণ
পরমানন্দ্রন এব সর্বতন্তিঠিতি, সা সপ্তমী তুরীয়াবস্থা। তাং প্রাপ্তো
বন্ধবিদ্যিষ্ঠ ইত্যুচাতে।"

বে সমাধি অবস্থা হইতে যোগী ব্যক্তি স্বতঃ অথবা পরতঃ ব্যুখিত হন না, কারণ সকল রকমে তাঁহার ভেদদর্শন রহিত হইয়া গিয়াছে, কিন্তু তিনি সকল সময়েই কেবল তয়য়ই হইয়া থাকেন, অর্থাৎ ব্রহ্ময়য়ই হইয়া থাকেন, ব্রহ্ম হইতে আর অবিভাকল্পিত স্বাতস্ত্র্য থাকে না এবং তাঁহার প্রাণবায় পরমেশ্বরের দারাই প্রেরিভ হইয়া থাকে বলিয়া তাঁহার দৈহিকব্যবহারও অভ্যের দারাই নির্বাহিত হইয়া থাকে; তিনি কিন্তু সেই অবস্থায় সকল দিকেই পরিপূর্ণ আনন্দম্বরূপ হইয়া থাকেন; সেই বে অবস্থা তাহা সপ্তমী ভূমিকা; তাহাকে তুরীর অবস্থা বলা হয়। বিনিসেই অবস্থা প্রাপ্ত হইয়াছেন তাঁহাকে যোগী ব্রন্ধবিদ্গণের মধ্যে উৎকৃষ্টতম বলা হয়।

নিবিকল্প সমাধি হইতে সচরাচর বাুখান হইতে দেখা বায় না;
কিন্তু আধিকারিক মহাপুরুষগণ পরমেশ্বরের ইচ্ছায় বাুখিত হন।
তথন আর প্রয়ন্থ বা পরমায় নিজের থাকে না, দব কিছুই ঈশ্বরেছায়
ঘটিয়া থাকে। নিবিকেল তর হইতে জীবকোটির আর প্রত্যাবর্ত্তন হয়
না, ঈশ্বরেটের বাহারা তাঁহারাই পরমেশ্বেছায় ব্যুখিত হন।
নিবিকেলভ্মি হইতে পরমেশ্বেছায় গুরুভাব অবলম্বনে অর্থাৎ জীবজগতের কল্যাণের জন্ম তাঁহাদের ব্যুখান হইয়া থাকে। গুরুগিরি
তাঁহারা স্বপ্রয়ন্থ বারা লাভ করেন না। ঈশ্বেছায় তাঁহারা আধিকারিক
জগপ্তক্ররণে প্নরায় স্থলজগতে ফিরিয়া আসেন। স্বামী নিগমানন্দ
এই হিসাবে ভগ্ন যোগীওক ছিলেন না, ভিনি ছিলেন—আধিকারিক
উৎকৃষ্টতম যোগী।

সন্থতি-অসন্থতি, আরুত্তি-অনার্ত্তি পথের কথা বলিতে গিয়া 'অনির্বাণজী' যে তথ্যউদ্ঘাটন করিয়াছেন, তাহা এই প্রসঙ্গে অনুধাবন-যোগ্য বলিয়া নিয়ে ছবহু উদ্ধৃত করিয়া দিলাম:—

"অবৈতের তিনটা ভূমি আছে—সুষ্প্তি, স্বপ্ন ও জাগ্রং। অবৈতের স্বৃত্তিভূমি হল প্রপঞ্চোশম হয় বেখানে। অবৈতে নিমজ্জন হল, শ্বার ব্যুত্থানই হল না, এটা অসম্ভূতির দশা। বৌদ্ধনির্বাণ এইটাকে শক্ষ্য কর্ছে। এ অবস্থায় জগৎ নাই। এইটাকেই যদি একান্ত (exclusive) করে ধরি, তাহলে পাই 'অজাজিবাদ' যা মায়াবাদের উপর আরেক ধাপ, যা বলে জগৎ মায়া কি ? জগং তো নাই-ই। কিন্তু একথা যে বলে, সে তো নিজেই নিজের কথা থণ্ডন করছে। এইজ্যু বৌদ্ধেরা বল্তেন, 'বৃদ্ধবচনম্ অবচনম্'। 'আমি বোবা'—এ কথা মুথ ফুটে কেন্ট বল্তে পারে না। স্থাতরাং বৃদ্ধ কিছুই বলেন নি।

"অসম্ভূতির ভূমি হতে অবৈতজ্ঞান নিয়ে সম্ভূতির ভূমিতে যদি নেমে আসা যায়, তথন প্রথম জগৎটা মনে হয় স্থপ্পবাহ অর্থাৎ জগতের যে সন্তা তা পূর্ণ সন্তা নয়, প্রাতিভাসিক সন্তা। অন্তরে যে প্রজ্ঞানখন অমুভব, বাহিরে তা প্রতিফলিত দেখতে পাই না, তাই জগৎকে তুচ্ছ বলি। এ-ও সত্য। এটাকে বল্তে পার, স্বপ্ন অর্থাৎ গুদ্ধসন্ত ভূমিতে থেকে অবৈতামুভব।

'কিন্তু অনুভবের পরিপাকে এমন অবস্থা হতে পারে বে, জাগ্রতে এই সাদাচোথেই জগংটার পেছনে শুদ্ধসন্থ এবং গুণাতীত ব্রহ্মকে প্রতিষ্ঠিত অনুভব কর্বছি। এই অবস্থা জাগ্রতের অবৈত । চিত্তের অবস্থা তথন সহজ্জ-সমাধি। তথনই সব সত্যা। ব্রহ্ম হয়ে জ্বনিং দেখা ব্রহ্মের মত করে—যে ভাবে ব্রহ্ম জগং হয়েছেন এবং জ্বাদতীত হচ্ছেন সেই ভাবে। এই অবস্থায় দৈত আর অবৈতে কোনও বিরোধ থাকে না। অবৈত তথন এক সংখ্যাকে denote করে না, denote করে সমগ্রকে। শাস, আঁঠি, খোল—সব নিয়ে বেল।" \*

নিবিকর সমাধিভ্যি হইতে স্বামী নিগমানন্দের ব্যুথান হল সদ্গুরু-রূপে। যোগসাধনার সিদ্ধিলাভ করিলেই সকলের সদ্গুরুত্ব লাভ হয় না। জগংউদ্ধারের ভার সকলের উপর পড়েনা। এইজ্ব্যু যোগসিদ্ধ

<sup>\*</sup> গ্রন্থকারকে লিখিত অনির্বাণন্দীর চিটি হইতে উদ্ধৃত।

#### वांत्री खक्र यांगी नित्रमानत्मत्र वांत्रमाधना

04

मंश्रां क्ष्य हरेटल हे मन्छक हछत्र। यात्र ना। चामी निगमानटन त्यां ग-माधनात्र देविषष्ठे। এইখানে हे।

বট্চজের সাধনায় নিজের দেহভাণ্ডে চৈতত্তের থেলা দেখিয়া সহস্রারে গিয়া যিনি সমাধিস্থ হইলেন, তিনিই আবার চেতনা কি করিয়া ভ্তের দলে সম্প্রিভিত হইয়া মূলাধারে অর্থাৎ ভ্লোকে অবতরণ করেন তাহা প্রত্যক্ষ করিলেন। স্বামী নিগমানন্দ শুধু নিরোধযোগীই ছিলেন না, বেদাস্কের ব্যাপ্তিবোধেও তিনি প্রতিষ্ঠিত ছিলেন। বট্চজের সাধনায় এক বন্ধাণ্ডের জ্ঞানই অনন্তকোটি ব্রহ্মাণ্ডের জ্ঞানপথ উন্মুক্ত করিয়া দিয়াছিল। যোগসাধনায় পরমান্তার সঙ্গে—পরম্পিবের সঙ্গে এক হইয়াও তিনি ব্যুথিত হইলেন। কেবল যোগদিদ্ধ হইলে 'নেতিবাদ' বা নিরোধবাদেই তাহার সাধনার পরিসমাপ্তি ঘটিত; কিন্তু পরিণামবাদের দিকে লক্ষ্য পড়িত না। যোগসাধনায় দিদ্ধ হইয়াও সংস্কারমূক্ত মন লইগা তিনি আবার অন্ত সাধনায় আত্মনিয়াগ করিয়াছিলেন।

যুগণৎ সকল মতবাদের ধারণা করা আধিকারিক মহাপুরুষের পক্ষেই সম্ভব। বিরাট মন্তিক না হইলে, বিরাটের ধারণা সম্ভবপর নহে। স্বামী নিগমানন্দের তান্ত্রিকগুলু ছিলেন বামাক্ষেপা, তিনি তন্ত্রপথেই ছিলেন মস্গুল্: কিন্তু তন্ত্রের পর জ্ঞানসাধনার পথ তাঁহার নিকট উদ্যাটিত হয় নাই। এইভাবে সচিদানন্দজী কেবল জ্ঞানপথে, স্থমেরুদাসজী কেবল যোগপথে, গৌরী মা কেবল প্রেমভক্তির পথে সিদ্ধিলাভ করিয়াছিলেন, কিন্তু একাধারে সকল মত-পথে অবাধ গড়াগতি তাঁহাদের কাহারও ছিল না। স্বামী নিগমানন্দ বিশিষ্ট মত-পথের সঙ্গে অন্ত মত-পথের যোগাযোগস্ত্রটী ধরিতে পারিয়াছিলেন। এইজ্লুই কঠোর যোগসাধনার ভূমি হইতে উপ্রিত হইয়া তিনি প্রেমের ভিখারী সাজিয়াছিলেন। আত্মাকে আ্যারূপে দশন করিয়াও তাঁহার তৃপ্তি আনে নাই,

প্রত্যক্চেতনাধিগমের পরও তিনি ইষ্টদেবতাকে প্রেমময়-প্রেমময়ৗরপে অমুভব করিতে চাহিয়াছিলেন। এইভাবে সর্বতোম্থী পরিক্রমায় সিদ্ধিলাভ সকলের ভাগ্যে ঘটে ন। । যোগসাধনায় এক ব্রহ্মাণ্ডের মূলে ষে চেতনা, তাঁহার সন্দর্শন ঘটিল। এই এক ব্রহ্মাণ্ডের জ্ঞান অনস্তকোটি ব্রম্বাণ্ডের জ্ঞানের দার খুলিয়া দিল। স্বামী নিগমানন্দের অন্ধিত 'ব্রন্ধাণ্ডচক্র'— বিরাটেরই স্বস্পষ্ট ছক্। ব্রন্ধাণ্ডচক্রের রূপের ধ্যান क्तिरलहे, बुक्क झान इटेरन-अटे कथा जिनि श्रीमूर्थ विनिश्चितन। বিরাটের সমন্ব্যী পরিকল্পনা, আধিকারিক মহাপুরুষের দারাই সম্ভব। বন্ধাওচক্তে তন্ত্র, জ্ঞান, বোগ এবং প্রেমভক্তির অপূর্বে সমন্বয়-মার্গ প্রদর্শিত হইয়াছে। বিশিষ্ট মত-পথের সাধক বেমন এই চক্রে স্বীয় মতের সুস্পষ্ট চিত্র দেখিতে পান, তেমনি সর্ববর্ণাদীও এই চিত্রে মিলন-স্ত্রটী পরিকার প্রত্যক্ষ করেন। খণ্ড এবং অথণ্ডের রূপ এই চিত্রে সমভাবে বিধৃত ৷ এই ধারণা এবং পরিকল্পনা এক আধিকারিক পুরুষের পক্ষেই সম্ভব। একদেশদর্শী যোগী, তান্ত্রিক, জ্ঞানী ও প্রেমিকের দর্শন মিলে; কিন্তু স্মাগ্দশী মহাপুরুষের দর্শন থুবই ভাগ্যের কথা। ক্রান্তদশা সমাক্রপ্টা ছিলেন বলিয়াই খামী নিগমানন্দের জীবনে উগ্রতা অপেক্ষ। সাম্যভাবই বেশী পরিলক্ষিত হইত। সকল স্তরে অবাধ প্রবেশ-ক্ষমতা ছিল বলিয়াই অদৈতব্ৰদ্মজানী হইয়াও তিনি যোগী হইতে পারিয়াছিলেন, যোগী হইয়াও তিনি প্রেমিক হইতে সক্ষম হইয়াছিলেন। আত্মবোধ, আত্মজান, বা আত্মদর্শন কি করিয়া প্রেমাম্পদকে প্রস্ফুটিত করিয়া তোলে অতঃপর ভাহারই আলোচনা করিব। অর্থাৎ যোগী-গুরুর প্রেমিকগুরুতে পরিণতিই আমাদের লক্ষ্যের বিষয় হইবে। তান্ত্রিক কি করিয়া জ্ঞানী হন, জ্ঞানী কি করিয়া যোগী হন, ষোগী কি করিয়া ভক্ত বা প্রেমিক হন—স্বামী নিগমানন্দের জীবন তাহারই প্রকৃষ্ট উদাহরণ অরপ। সমন্তর বা সামঞ্জ সূর্ত্তি আমী নিগমান ।

# সমাধি-পরিপাকে জ্রীজ্রীঠাকুরের সহজাবস্থা

অনেকের ধারণা, অধ্যাত্মরাজ্যে উন্নতির মাপকাঠি সমাধি। মোট কথা সাধন-প্রক্রিয়া বলেই হউক, আর তীত্র মানসিক সংবেগেই হউক সমাধিস্থ হইতে পারিলেই উন্নতির চরম শিখরে আরোহণ করা গেল। জগৎজ্ঞান বা বাছ্জ্ঞান বিলুপ্ত হইরা গেলেই আসে সমাধির অবস্থা; স্থতরাং জগৎকে বিশ্বত হইতে পারিলেই মন্তবড় একটা লাভ হইল! মানসিক একাগ্রতা লইয়া লক্ষ্যবস্তর দিকে অগ্রসর হইতে হইলে অন্ত সব দিকের চিন্তায় খিল দিতে হয়। একদিকের চিন্তায়ায়ায় খিল না পড়িলে, অন্তদিকের চিন্তা-শ্রোত উল্বাটিত হয় না। কাজেই সমাধিস্থ হইতে হইলে, বহির্জগতের জ্ঞানকে অবক্রদ্ধ করিতেই হইবে। এইরপ খারণা যে-সব সাধকের আছে, তাঁহাদের ঝোঁক বা প্রবণতা নেতি—বাদের দিকে। কোনমতে এই জগৎকে নস্তাৎ করিয়া দিতে পারিলেই সমাধির অবস্থা আসিয়া যাইবে।

মান্ত্ৰৰ ক্ৰমশঃই ক্ৰমোন্নতির দিকে চলিন্নছে। আগে বাহা মান্ত্ৰের অনায়ন্ত ছিল, এখন বৃদ্ধিপ্রতিভাবলে মান্ত্ৰৰ তাহাকেও আয়ন্তের মধ্যে আনিন্না ফেলিভেছে। মোটকথা মান্ত্ৰের অসায়্য আর কিছুই নাই। সমাধি, সহসা একদা আপনা হইতে উৎপন্ন হয় না। সমাধি শব্দ শুনিলেই অন্তুত বলিয়া বা সাধারণের আয়ন্তের বাহিরে কিছু বলিন্না ধারণা করিবারও কোন হেতু নাই। বাহারা মৃমুক্ক তাহাদের সমাধিও উপায়-প্রত্যয়মূলক অথাৎ শ্রদ্ধা, বীর্য্য, শ্বভি, সমাধি এবং প্রক্তা—এই ক্রমেই

সমাধি অবস্থালাভ হইয়া থাকে। পাতঞ্জল-দর্শনে, উপায়-প্রত্যয় এবং ভবপ্রত্যয়মূলক তৃই প্রকার সমাধির উল্লেখ আছে। তন্মধ্য—'উপায় প্রত্যয়ো বোগিনাং ভবতি।' যোগীদের সমাধি পর পর উপায়পূর্বক উৎপন্ন হয়। সমাধি হঠাৎ অর্থাৎ সহসা আসিয়া উপস্থিত হয় না। সমাধিরও বিশ্লেষণ আছে। উপায়প্রত্যয় দারা সমাধিকেও মায়্ম্ম আয়ত্তের মধ্যে আনিতে পারে।

এমন অনেক সাধক আছেন, বাঁহারা বলিয়া থাকেন, সমাধি-অবস্থা আয়ত্তের বাহিরে অর্থাৎ সমাধির স্তরে গেলে সব কিছু আয়ত্তের বাহিরে চলিরা যায়। কিন্তু পাতঞ্জলদর্শন পড়িলে, কিন্বা প্রকৃত যোগীকে দেখিলে এইরপ অভূত দিদ্ধান্তে আর আন্থা থাকে না। আধিকারিক সমর্থযোগী সমাধিকেও আয়ত্তের মধ্যে আনিতে সক্ষম। তাঁহারা ইচ্ছা করিলে সমাধিস্থ হইয়া থাকিতে পারেন, আবার ইচ্ছা করিলে সমাধি সংস্কারকে আয়ত্তে আনিয়া একেবারে দহজ মানুষরূপেও আচার-ব্যবহার করিতে পারেন। উপায়পুর্বক সমাধিই যোগের সমাধি। এই সমাধিলাভের একটা ক্রম আছে। কীর্ত্তন করিতে করিতে হঠাৎ অটেতক্ত হইয়া মাটিতে পড়িয়া যাওয়াকে প্রকৃত সমাধি বলে না, ইহা একপ্রকার ভাব-সমাধি। ভাবে তন্ময়তা আসিলেই এই অবস্থা আদে; কিন্তু যোগের সমাধি ভাবুকতা নয়; দীর্ঘকাল ক্রমান্ত্র্চানের ফলে মলশৃক্ত চিত্তে অর্থাৎ নিস্তরক্ষ-মনে সমাধি-প্রজ্ঞ। উন্মেষিত হয়। বে উপায়ে চিত্তের সমাধি-পরিণাম ঘটে, আবার অক্তক্তমে বিষয়মুখী পরিণামে ব্যুখানও সম্ভব। চিত্তের উভয়মুখী গতি সম্পর্কে বাঁহারা পূর্ণ জানী, তাঁহারা সমাধিস্থও হইতে পারেন, আবার জাগ্রতচেতনায়ও নামিয়া আসিতে পারেন। প্রকৃত আধিকারিক মহাপুরুষ সমাধিকেও পরিপাক অর্থাৎ হজম করিতে সক্ষম। সমাধি অবস্থাটা সমর্থযোগীর পক্ষে আয়ত্তের বাহিরে চলিয়া যায় না। উত্তরায়ণ এবং পুনরাবর্ত্তনের ছুইটি পথই তাঁহারা ভাল করিয়া চিনেন। ছুইটি ক্রমই অর্থাৎ উত্তার এবং অবভারপ্রণালী তাঁহাদের সম্পূর্ণ আয়ন্তের মধ্যে। দৈবীপ্রকৃতিকে আশ্রয় করিয়া তাঁহারা নামিয়াও আদিতে পারেন, আবার চেভনাকে উর্দ্ধমুখী করিয়া তুরীয়-রাজ্যেও উপনীত হইতে পারেন।

শীশীঠাকুর নিগমানদ্দ পরমহংসদেব ছিলেন—সমর্থবোগী। অর্থাৎ সমাধিকেও তিনি আয়ত্তের মধ্যে আনিয়া ফেলিয়াছিলেন। সমাধিস্থ হওয়ার জন্ম পরিণামে আর তাঁহাকে অভ্যাসবোগের আশ্রম লইতে হইত না। দীর্ঘকাল অভ্যাসের ফলে ইচ্ছামাত্র আবৃত্ত-চক্ষ্ না হইয়াও, চাহিয়া থাকিয়াও তিনি সমাধিস্থ হইয়া পড়িতেন। চিত্তের সমাধি-পরিণাম এবং বিষয়মুখী পরিণাম—এই তুই পরিণামের তত্ত্বই তাঁহার সম্পূর্ণ অধিগত ছিল। ওপারের খবর লইতে তাঁহাকে আর অন্তমূখী হইতে হইত না। সহজাবস্থায় সহজভাবেই তিনি সব জানিতে পারিতেন।

সমাধিস্থ মহাপুরুষ আমরা মাঝে মাঝে দেখি; কিন্তু সমাধিকেও পরিপাক করিয়া ফেলিয়াছেন এই জাতীর মহাপুরুষ জগতে খুবই বিরল। স্থামী নিগমানন্দ পরমহংসদেব ছিলেন দেই শ্রেণীর এক জন আধিকারিক মহাপুরুষ বা সমর্থযোগী। সর্বাবস্থার ছিলেন তিনি সাক্ষী। কার্য্যরার বিরুষ তত্ত্ব তাঁহার হাতের মুঠায় ছিল। ইহকাল-পরকালে তাঁহার কোন ব্যবধান ছিল না। এই স্থুলচোধে তাকাইয়া তিনি অনেক সময় বলিতেন, "পরলোকগত আমার অমৃক শিশ্য এথানে আজ উপস্থিত।" আমাদের পক্ষে এই জাতীয় কথা বিশ্বয়ের সঞ্চার করিলেও তিনি অত্যম্ভ সহজভাবেই এইরূপ অলৌকিক রহস্যের উদ্ভেদ করিতেন।

অভিমন্থার কথা আমরা জানি, তিমি ব্যহতেদ করিয়া ষাওয়ার কৌশল জানিতেন; কিন্ত প্রত্যাবর্তনের কৌশল না জানার মৃত্যুকে

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

80

বরণ করিতে বাধ্য হইয়াছিলেন। সমাধির রাজ্যে অনেক সাধকই উঠেন;
কিন্তু নামিয়া আসার কৌশল খুব কম মহাপুরুষেরই আয়ত্তাধীন।
পরমহংস নিগমানন্দদেব সমাধিকেও আয়ত্তের মধ্যে আনিয়া সহজাবস্থা
লাভ করিয়াছিলেন। তাহার আচার-ব্যবহার দেখিয়া তাহাকে চেনা
বড়ই কঠিন ছিল; কিন্তু সময় সময় তাহার গুপু-প্রচ্ছয় বিভৃতি প্রকাশ
হইয়া পড়িত। একটি স্থন্দর ফুলের দিকে তাকাইয়া থাকিতে থাকিতে
তাহাকে সমাধিস্থ হইতে দেখিয়াছি; আবার সেই সমাধিস্থ মহাপুরুষই
অনায়াসে সেই রাজ্য হইতে ফিরিয়া আমাদের সঙ্গে সাধারণভাবে কথাবার্ত্তা বলিয়াছেন। অত্যাশ্চর্য্য এই মহাপুরুষের সাধন-জীবন।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

## যোগীগুরু স্বামী নিগমানন্দের প্রেমিক-গুরুরূপে পরিণতি

বোগদাধনার স্বামী নিগমানন্দের আত্মদর্শন হইল; কিন্তু ভগবং-প্রীতিরদের আস্বাদন তথনও বে বাকী। প্রীতিরদ আস্বাদনের জ্যা
সাধারণতঃ বোগীর কোন ইচ্ছাই হয় না; কিন্তু স্বামী নিগমানন্দের
ভিতর এই ভগবংপ্রীতিরদ আস্বাদনের ছনিবার আস্পৃহা
জাগ্রত হইয়া উঠিল। যোগদাধনায় চিত্তের অক্তেত বা কাঠিয়া
অবস্থাকে দ্র করিয়া দিল ভগবংপ্রীতিরদ আস্বাদনের অনির্বাণ
ব্যাক্লতা। অধিলরদামৃত্যুর্ত্তি ভগবানকে আস্বাদন করিবার
জন্য যোগীগুরু আবার প্রেমের দাধনায়—প্রীতির দাধনায় আত্মনিয়োগ
করিলেন।

আরম্ভ হইল—প্রেমের সাধনা। প্রেমের সাধনা নির্গুণকে লইরা
হয় না। প্রেমের বিষয় অশেষকল্যাণগুণসম্পন্ন লাবণ্যবারিধি ভগবান্।
যোগপথে অন্তরায়ের অভাবে প্রভ্যক্চেভনাধিগম হইলেও মনে চরম
শান্তি ভাহাতেও আসিল না। নিছক চেতনার সঙ্গে মমন্ববোধ
জাগ্রত হয় না। পরম আদরের ভাব প্রিয়জনের সঙ্গেই উন্মেবিত হয়।
আত্মাকে প্রিয়রপে উপাসনা না করিলে বে প্রাণের তৃপ্তি আসে না।
এইজন্মই ত শ্রুভিও বলিয়াছেন—"আত্মানমেব প্রিয়মুপাসীত ইতি"
—আত্মাকে প্রিয়রপে উপাসনা করিতে হইবে। আত্মাতে প্রিয়েম্বুদ্ধি
আনিতে হইবে। তুয়ু চেতনাধিগম হইলেই শেষ হইল না। প্রিয়ত্ব-

বুদ্ধিতে ভগবানের সঙ্গে সম্বন্ধস্থাপন করিতে হইবে। যোগীদের মধ্যে এমন অনেকেই আছেন, বাঁহাদের প্রত্যক্চেতনাধিগমেই তৃপ্তি আসিয়া পড়ে; কিন্ত যোগী গুরু নিগমানন্দের আত্মসাক্ষাৎকার লাভ হইলেও তৃপ্তি আসে নাই। আত্মসাক্ষাৎকারের পরেও ভগবৎসাক্ষাৎকার আছে। আত্মাকে প্রিয়রূপে উপাসনার তাংপর্যা হইল —প্রিয়ের প্রীতিবিধান। ষোগমার্গের সাধক কৈবল্যকামী। প্রীভিরদ আঘাদন-স্পৃহা অনেক যোগীরই থাকে না। কেননা প্রীতি ত তাঁহাদের কাম্য নহে। যোগাঙ্গের অনুষ্ঠানে ভাঁহাদের চিত্ত নীরস হইয়া পড়ে। ভক্তি ব্যতীত, ভালবাসা ব্যতীত চিত্ত সহজে দ্রবীভূত হয় না। যোগীদের চিত্ত বড়িশের স্থায় কাঠিমুযুক্ত ৷ তাঁহাদের রসময় ভগবানের প্রতি আগ্রহ নাই। বোগমার্গ অবলম্বন করিয়া যোগী চিত্তবশীকরণে যত্নশীল হন, ভগবৎ-প্রীতি তাঁহাদের লক্ষ্য নহে। প্রক্রিয়াতে তাঁহাদের যত যত্ন, ভগৰৎ-প্রীতিবিধানে তাঁহাদের তত প্রযন্ন নাই। বোগীদের চিত্তে শ্রদ্ধা আছে; কিন্তু প্রীতি নাই। প্রীতিমার্গে পুরুষকার অপেক্ষা, আত্ম-নিবেদনেই বেশী সুথ মিলে। যোগীদের চিত্তে প্রীতির আভাস বা ঈধহদ্গম ছইলেও, লক্ষ্য তাঁহাদের পৃথক্ বলিয়া প্রীতি ক্রমশঃ তিমিত হইয়া পড়ে। ভগবৎ-প্রীতিরসে তাঁহাদের চিত্ত সমুল্লসিত হইয়া ওঠে না। জ্ঞান, যোগ এবং ভক্তিসাধনার ফলে একই অধ্য-তত্ত্বের বিভিন্ন অভিব্যক্তি ঘৃটে। জ্ঞানের সাধনায় ব্রহ্মরূপে, যোগের সাধনায় আত্মারূপে এবং ভক্তির সাধনায় ভগবান্রপে ভিনি দেখা দেন। জ্ঞানের সাধনায় ব্লক্ষপে, যোগের সাধনায় আত্মারূপে দর্শন ঘটিলেও, ভগবৎ-দর্শন তো তথনও वाकी, छाइ यामी निजमानन ख्वात्नत माधना, त्यात्रत माधनात भवछ আবার প্রেম-ভক্তির সাধনায় আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। যোগীর চিত্তকে শ্রীকপিলদেব বড়িশভূলা বলিয়াছেন—'চিত্তবড়িশম্'। ভজি

বাতীত চিত্তের ক্ষত অবস্থা আদে না। এই জন্মই চিত্তের কাঠিয়া দ্রীভূত করিতে হইলে একমাত্র ভক্তিমার্গ ছাড়া অন্ত কোন সহস্পস্থা नारे। श्रामी निगमानम जारात এक शिखात मिकं निथि परव প্রকাশ করিয়াছেন—"ভক্তের মতে ভগবানের একটা সত্তত্তরূপ আছে, জীব তাঁহারই অংশ, স্তরাং নিতা। জীব মলিন অবস্থায় (রজস্ত-মোহভিত্ত ) তাহা জানিতে পারে না। কাজেই গুণের উৎকর্ষ দারা তম:-রজ: অতিক্রম করিলে সত্তদ্ধাবস্থার ভগবানে দুঢ়াভিজ্সিম্পন্ন হয়। তথন কাহারও সহিত কাহারও বিরোধ থাকে না। আপন আপন ব্যক্তিত্বের ভাবামুসারে দাশু-সখ্য-বাৎসল্য প্রভৃতি ভাবে সালোক্য-সারূপ্য প্রভৃতি মুক্তিলাভ করিয়া থাকে।" এক এক মার্গ বা পথের আম্বাদন এক এক রূপ। জ্ঞানমার্গের আধাদন এবং ভক্তিমার্গের আধাদন একরপ নহে। পুর্বেই বলিয়াছি, যোগাদ অমুষ্ঠানে প্রীতির প্রাধান্ত নাই ; কাব্দেই অন্তরের যে প্রীতি-ভালবাসার বৃত্তি তাহা চরিতার্থ হইবে কেমন করিয়া ? প্রেমের বিষয় যিনি তাঁহার একরপ আখাদন এবং ষিনি ভালবাদেন অর্থাৎ ভালবাদার আশ্রয় ষিনি—তাঁহারই একরূপ আম্বাদন। শ্রীকুঞ্চের আ্বাদন এবং গোপীর আম্বাদনে তারতম্য আছে। ঈশবের অমূভূতি আর ভক্ত-গোপীর অমূভূতি ভিন্ন। স্বরং ভগবান্ পর্যান্ত আক্ষেপ করিয়া বলিয়াছেন-

সেই প্রেমের রাধিকা পরম আশ্রয়।
সেই প্রেমের আমি হই কেবল বিষয়।
বিষয়-জাতীয় কথ আমার আস্বাদ।
আমা হৈতে কোটিগুণ আশ্রয়ের আফ্রাদ।

<sup>\*</sup> স্বামী সন্ত্যানন্দ সরস্বতীকে নিধিত চিঠির অংশবিশেষ।

আগ্রের জাতীর হুথ পাইতে মন ধায়। বত্নে আস্বাদিতে নারি কি করি উপায়। কভূ যদি এই প্রেমের হইরে আশ্রয়। ভবে এই প্রেমানন্দের অমুভব হয়।

—শীশীচৈতক্তচরিতামৃত।

এইথানেই আবার প্রেমিকগুরুর আশ্রয় লইতে হয়। প্রেমের আশ্রয় গোপী, বিষয় ভগবান্। ভক্তের অন্তর্গ অনুভূতির আখাদন জন্ম স্বয়ং ভগবান পর্যান্ত প্রলুক। ঈশ্বরচিত্ত লইয়া গোপীচিত্ত বা ভক্ত-চিত্তের আম্বাদন অসম্ভব। তাই ভগবান্ ভক্ত হইয়া তবে ভক্তের অনুভব আম্বাদন করিয়াছিলেন। এইজন্মই শ্রীকৃষ্ণের গৌরাগরূপে অবতার।

প্রেমিকগুরুতে উৎসর্গ-পত্তে স্বামী নিগমানন্দ লিখিয়াছেন—
"প্রেমমির! তোমার প্রেমপ্লাবনের 'পলি' পড়িয়াই না এ উষর হাদয়
সরস হইয়াছিল। আমি অম্বকার মাঝে দিশেহারা হইয়া ঘূরিতেছিলাম,
ভূমিই না প্রথমে প্রেমের আলে। জালিয়া হাদয় দেখাইয়াছিলে? ভুমিই
শুরুরুপে এ স্থপ্ত প্রাণে প্রেমধারা উপ্ত করিয়াছিলে।"

বোগসাধনার পর—প্রেমের সাধনা। স্বামী নিগমানন্দের উক্তিতেই ধরা পড়ে, যোগসাধনায় তাঁহার চিত্ত উবর হইয়া পড়িয়াছিল। প্রেমের পরশ না পাইলে চিত্তের এই তুরবন্দার অবসান কিছুতেই হইড না। প্রেমের পথে প্রেমিক মহাজনদেরই গুরুরনে বরণ করিতে হয়। প্রেম-ধারা প্রেমিক-প্রেমিকার মধ্যেই আছে। বাঁহার ভিতর যাহা নাই, তিনি অন্তের ভিতর তাহা সঞ্চার করিবেন কেমন করিয়া? যোগীগুরু স্থমেরুদাসজী স্বামী নিগমানন্দের প্রাণের যে আকুলাকাজ্জা মিটাইতে পারেন নাই, গৌরীমা—প্রেমের মহাজন—তাহা অনায়াসে মিটাইয়া দিলেন। যোগৈশ্বর্যের মহিমা গৌরীমার অমুগ্রহে আরও

ষোগীগুরু সামী নিগমানন্দের প্রেমিকগুরুর্গে পরিণতি ৪৫
স্বমামণ্ডিত ইইরা ফুটরা উঠিল—অর্থাং মাধুর্যামণ্ডিত ইইল। তার
আলোক প্রেমের আবরণে মিশ্বতাপ্রাপ্ত ইইল। স্বামী নিগমানন্দ
প্রেম খুঁদ্দিতে খুঁদ্বিতে প্রেমের আশ্রয়কেই লাভ করিলেন। প্রেমিকগুরু লাভ করিয়া স্বামী নিগমানন্দের স্থান্ধরের আকাজ্যা সন্পূর্ণরূপে
মিটিয়া গোল।

খামী নিগমানদ্দ তাঁহার অন্তরের অন্তর্ভির ভাষা দিরা 'প্রেমিকশুক্ল'তে লিথিয়াছেন—"প্রেমভক্তি অংহতৃক: সাধু-গুক্লর কুপাই ভাহার
একমাত্র হেতৃ। প্রেমময় ভগবান্ কিছা তাঁহার ভক্তের কুপা
ব্যতীত প্রেমভক্তি লাভ করা যায় না।" ঘামী নিগমানদ্দ তাঁহার প্রেমিকশুক্ল গৌরীমার কুপার সেই ছর্ল ভ, অপ্রাকৃত প্রেমের অধিকারা হইরাছিলেন। প্রেমভক্তিলাভের পথ হইল, আহুগত্যের পথ। এই পথেও
শুক্ল লাগে। গার্হস্থাজীবনে নিজের পত্নী স্থাংশুবালা প্রেমের যে বীজ্ব
ভিপ্ত করিয়াছিলেন সন্মানজীবনে গৌরীমার সংস্পর্শে তাহাই পরিপূর্ণরূপে
প্রস্কৃতিত হইয়াছিল। প্রেমের অসমাপ্ত বিকাশকে সম্পূর্ণ করিবার
জন্মই স্থাংশুবালা আবার গৌরীমার মধ্যে, যোগমায়ার মধ্যে
প্রকৃতিতা হইয়াছিলেন।

প্রেম সঞ্চাব্দের বস্ত। এক পাত্র বা এক আধার হইতে তাহ। অক্ত পাত্রে বা আধারে সঞ্চারিত হয়। আশ্রয়জাতীয় স্থথ প্রেমিকের মধ্যেই বিরাজমান। সেই প্রেম অর্থাৎ আশ্রয়-জাতীয় প্রেম পাইতে হইলে আশ্রয়ের ক্বপাভিক্ষা করিতে হয়। এই জন্তই যোগীগুরু স্বামী নিগমানন্দ প্রেম-ভক্তি লাভের জন্ত আকুল্ভার সহিত প্রেমিকার ক্বপাভিক্ষা করিয়াছিলেন।

বিষয়-জাতীয় সুখেও ফাঁক আছে, এই স্থাপও সম্যক্ তৃপ্তি নাই। এই জন্মই আশ্রমজাতীয় সুখের অমুসন্ধান। ভক্তের অমুভূতির মধ্যে আছে সম্পূর্ণতা। যোগী বা ভক্ত, রাধা-ক্লয়ের মিলনজনিত আনন্দের ছোঁয়াচ পাইয়াই বিহ্বল । দিব্যোন্মাদ অবস্থা সেই প্রেমভক্তির পরম পরাকাষ্ঠা। ভত্তের নিজম্ব হুথারুভৃতি এবং ঈশ্বরের হুথারুভৃতি উভয়ই প্রেমিকের স্বদয়কে তোলপাড় করিয়া ভূলে। তন্ময়তায় শ্রীকৃঞ্চের স্থানুভূতি বা মর্মবেদনা ভক্তের হৃদরে বেশী ঝন্ধার দের। পরম্যোগী শিবও অনপূর্ণার নিকট ভিখারী। ঐশ্বর্যা যে প্রাণের ক্ষ্ণা মিটাইতে অক্ষম, শিবের ভিথারীবেশই তাহার স্বস্পষ্ট প্রমাণ ৮ পরম্যোগীর আবার কিসের অভাব ? অভাব আছে—প্রেমের অভাব। এই জন্মই শিবও প্রেমের ভিথারী। ঘুভম্মেতে সমাক্ তৃপ্তি নাই, আছে মধুমেতে। ম্বতম্বেহ—তদীয়তাভাবময়, আর মধুম্বেহ—মদীয়তাভাবময়। চন্দ্রাবলী এবং রাধাতে যে পার্থক্য, মুক্তমেহ ও মধুমেহেও দেই পার্থক্য। প্রেমে ভগবান্ও বশীভূত হইয়া পড়েন। 'আমি তোমার' এবং 'ভূমি আমার' এই তুই রকম রতির উদ্ভবের কথা গ্রীপাদ জীবগোস্বামী তাঁহার 'লোচনরোচনী' টীকার উল্লেখ করিয়াছেন। মধুর মধ্যে স্ক্রেরূপে নানা-বিধ ফুলের মধু থাকে, তদ্রুপ মধুস্নেহেও স্ক্রেরপে নানাবিধ রসের সংমিশ্রণ আছে। ঘৃতমেহেও আনন্দ আছে; কিন্তু মধুমেহে আনন্দাধিক্যে মত্ততা क्यात्र। भरनाक्ष्ठांनि इरेटल्ड् मधुरस्रद्त धर्म, ठल्यांचनीत स्मर्ट लाहा নাই বলিয়া তাঁহার স্নেহ মধুম্বেহ নহে। ম্বতেরও নিজম্ব একটা স্বাদ আছে; কিন্তু আপনা আপনি সেই স্বাদ উদ্রিক্ত হয় না। চিনির সহযোগে তাহা উদ্রেক্ত হয়। মধুত্মেহে অগ্র কাহারও অপেকা নাই— हेहाहे विस्थिष ।, त्थाम-छिल-छानवामा-आनत वाहात मत्या आह्य, তিনি হইলেন প্রেমভক্তি ইত্যাদির আশ্রয়। ভালবাসাবৃত্তিকে চরিতার্থ করিতে হইলে প্রেমের বিষয়েরও প্রয়োজন আছে। তিনিই ঈশ্ব। ভালবাসা পাইয়া যে অ্থ, ভালবাসিয়া তদপেক্ষা অধিক অ্থ অনুভূত হয়। र्यात्री छक्र यांगी निशमानत्मत्र त्थिमिक छक्रकर পतिर्गाज

89

স্বয়ং ভগবান্ বলিয়াছেন, গোপীদের কোটিগুণ স্থা। এই স্থের কালাল স্বয়ং ভগবানও। ভালবাদা এক বস্তু, আর ভালবাদা পাওয়া অন্ত বস্তু। ভালবাদিয়া যে স্থা, সেই স্থাধের অনুভূতি ত ভগবানের নাই। তাই ভগবানেরও আকাজ্জা ভক্ত হওয়ার জন্ম। আদর পরস্পারের সম্বন্ধসাপেক্ষ। কাজেই ভালবাদার বিষয় এবং আশ্রয় এই তৃইয়েরই
প্রোয়েজন। অবৈভজ্ঞানে এই ভালবাদা বা আদরের স্থান নাই।
ভালবাদা পরিপূর্ণ হয় ভালবাদাবাদিতে। এই জন্মই ভক্ত এবং ভগবান
তৃইএরই আবশ্যক আছে।

गव तरमत **आश्वापन-लालूश**ङा हिल यामी निगमानस्मत । , गांख-রসের আস্বাদন লাভ করিয়াও স্বামী নিগমানন্দ ভৃপ্তিলাভ করিতে পারেন नारे। निष्क रमवंक रहेशा, एक रहेशा, रमानी रहेशा रमवास्थ्यत मर्प উপলব্ধি করার জন্মই যোগীগুরুকেও প্রেমিকগুরু হইতে হইয়াছিল। व्याधिकातिक शूक्य ना रहेला, मकन तरमत व्याचाननाच मकरनत जारगा चित्रा छेर्छ ना। এकाशास्त्र मकन त्रामत्र वाचानन वफुटे कुन छ। स्रामी निश्मानम ছिल्न मक्न तरमत त्रिक ; अरे क्ये किन काराकि প্রত্যাখ্যান করেন নাই। জ্ঞান, যোগ, ভক্তিসাধনার বশে, বন্ধ, আত্মা, ভগবান্ এই তিনরপেই তিনি প্রকাশিত হন। স্বামী নিগমানন ব্রপৎ ছিলেন বন্ধজানী, আত্মজানী এবং ভগবংক্রটা ও ভগবন্ধজ্ঞ। সকল স্তবের বিকাশে, সকল বসের রসিক এইরূপ মহাজন জগতে খুবই বিরল। রাধা কৃষ্ণকে পাইলেন, কৃষ্ণ রাধাকে পাইলেন। পাওয়া পূর্ণ হইল না ত। স্থীর মাঝে রাধারুক্ষ আসিয়া মিলিয়া গেলেন। ভ্রষ্টা গোপী यूशनरक आचारन करतन, तांशाकुक्षरक निरञ्जत क्रारत मिनारेश अञ्चर করেন। ভক্ততত্ত্ব ঈশরতত্ব অপেক্ষাও এক দিকে বড়। ভক্তের প্রাণে যুগদের অনুভৃতি। এই অনুভৃতিই বদের—রতির পরাকাষ্ঠা। স্বামী

### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

নিগমানন্দের জীবন, পরিপূর্ণ জীবন। আধিকারিক মহাপুরুষ না হইলে
সকল রসকে তিনি হাদর দিয়া উপলব্ধি করিতে পারিতেন না। জ্ঞানের
বা যোগের পরিপূর্ণতা প্রেমে। আশ্রয়জাতীয় এবং বিষয়জাতীয় স্থাধে
সমৃদ্ধচিত্তই সমাক্চিত্ত। স্বামী নিগমানন্দের ছিল এইরূপ চিত্ত।
প্রেমেতেই তাঁহার সাধনজীবনের পর্যাবসান। পঞ্চমপুরুষার্থ প্রেমলাভ
করিয়া পাওয়ার আর কিছুই বাকী রহিল না।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

85

# নিৰিকত্প সমাধি হুইতে গুরুরূপে ব্যুখান

সমাধি-অভ্যাস এবং নিধ্বিকল্পসমাধি হইতে ব্যুথানের অপূর্ব্ব বর্ণনা,
যাহা আন্ধ পর্যন্ত এইরূপ প্রাঞ্জলভাবে ব্যক্ত করিতে কেহই পারে নাই,
ভাহা স্বামী নিগমানন্দের শ্রীমুখনিঃস্ত উক্তিতে স্থন্দরভাবে ফুটরা উঠিয়াছে।
প্রচলিত রীতি অস্থায়ী গুরু শিশুকে গুরুগিরির ভার প্রদান করেন,
এইভাবে গুরু-শিশু-পরম্পরা চলিয়া আসিয়াছে। পুরুরে ঠাকুর নিগমানন্দ
পরমহংসদেবের গুরু শ্রীমৎ সচ্চিদানন্দ সরস্বতীও বলিয়াছিলেন—"ভূই
আমার গদি নিয়ে মোহান্ত হ, আর এখানে গুরুগিরির প্রতিষ্ঠা কর্,
আমি ভোকে গুরুগিরি দিয়ে বিশ্রাম লাভ করি।"

প্রচলিত রীতি ছাড়াও স্বামী নিগমানদের গুরুগিরিলাভের আরেকটি বিশেষত্ব লক্ষ্য করিবার বিষয়। মৌথিক নির্দ্ধেশের পূর্ব্বেই আধিকারিক পুরুষের নির্দ্ধল চিত্তে অমানব গুরু—জগদ্ওকর ইচ্ছায় গুরুভাব জাগ্রত হইয়া ওঠে। গুরুগিরির দায়িত্ব আদিয়া পড়ায় নির্বাণমুখী চিত্ত আবার লোককল্যাণরতে ফিরিয়া আদিয়াছিল। ব্রন্ধনিপ অপেক্ষা বামী-স্থিতিতে স্বামী নিগমানদ্দ স্প্রতিষ্ঠিত হইলেন। গুরুগিরিলাভের ঘটনা নিজমুখে তিনি যে ভাষায় আমাদের কাছে বর্ণনা করিয়া গিয়াছেন, নিয়ে তাহা হবছ উদ্ধৃত করিলাম। ষথা—"এক বৎসরে ষট্কর্ণসাধন হয়ে গিয়েছিল, এখানে ( অর্থাৎ গৌহাটিতে ) এসে প্রাণায়াম অভ্যাস করতে লাগলাম। প্রাণায়াম দৃঢ় হবার পর সমাধিঅভ্যাস করতে লাগলাম। প্রাণায়াম দৃঢ় হবার পর সমাধিঅভ্যাস বর্ণন সহস্ক হয়ে গেল, তথন একদিন সবিকল্প সমাধিতে বস্বার ইচ্ছা করে যজেশ্বের

### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

Co.

পরিবারকে বল্লাম, 'দেখ, আমার ত এই অবস্থা, আমি এখন এই কর্ব, এই কর্লে এই অবস্থা হবে, গুরু বলে দিয়েছেন।' সমাধি ভাঙ্গবার কৌশলগুলো ব'লে দিলাম—প্রথমে খাস-প্রখাস আন্বার ক্রিয়া, পরে জিহ্বাতে মাখন মাখাতে হবে, কারণ জিহ্বা থেচরীমূজা ক'রে উপরে উঠিয়ে দেওয়া হয়, তাই নীরস হয়ে জিহ্বা কঠিন হয়ে যায়। কাজেই তখন সরস কর্বার জন্ম মাখন দিয়ে দোহন কর্বে। তারপর ভ্লোর সল্তে করে ত্থ পান করালে চৈতন্ম হবে। আরও নানারপ সমাধি ভাঙ্গ্বার কৌশল বলে দিলাম।

"প্রদিন স্কাল স্কাল পাক করে থেয়ে-দেয়ে চব্বিশ ঘণ্টার জ্ঞ সমাধিতে বস্লাম। ওর পরিবার আমার সমাধি ভাল বার জিনিষগুলি আগেই যোগাড় ক'রে কাছে এনে রেখে দিন। ঐ দিন সমাধিতে আমি ষ্ট্চক্ত ভেদ করে জীবাত্মাকে সহস্রারে পাঠিয়ে দিলাম; তবে পরমাত্মায় সম্পূর্ণ লয় হ'ল না। কারণ সবিকল্পদমাধি, বাসনা আছে, কাজেই স্ত্রের টান আছে, তবে অল্পমাত্র যা ধিক্ ধিক্ করে এরূপ বাকী ছিল। তারপর ফির্লাম । সমগ্র উত্তীর্ণ হলে সে আমার কোলে করে জিহ্ব। মাথন দিয়ে টেনে সোজা করে দিল, পরে তুলোর সল্তে মুথে দিয়ে তুধ थाअग्रान, मिखदानव हामड़ा कूँहरक शिहन, छारे राष्ट्र, क्यूरे रेखानि টেনে সোজা করে দিতে লাগ্ল। বজ্ঞেশ্বর বাবুও তাড়াতাড়ি আফিস্ থেকে এসে আমার সেবা কর্তে লাগ্ল। তারা কখনও কারও এরণ অবস্থা দেখে নাই, তাই আমার ঐরপ অবস্থা ভদের জন্ত ব্যাকুল ও আশ্চর্য্য হয়ে দেবা-গুশ্রব। কর্তে লাগ্ল। কিছুক্ষণ পরে চাইতে পার্লাম, কথা বল্তে পার্লাম, কিন্তু ৫।৬ দিন থুব তুর্বলতা অনুভব কর্লাম। তারপর ঐরপ সমাধিঅভ্যাস হলে পর তিন দিনের জন্ম সমাধিতে বস্লাম। এ দিন্ও আগেকার

"थे नगरव कामाथा। मारवर मिला निकानम श्रामी वरण अक्षन नाधू थाक्रका। ठाँद नाम आमाद दिन आमाद दिन आमाद श्राम । ठाँद कानामा दिन, जामि दिन हिला निर्माल निर्माल कामाद वानाम स्था अपाद निर्माल कामाद निर्माल कामाद वानाम स्था अपाद कथा अदि वानाम कामाद क्षे कामाद क

জ্ঞানের দাধনা কর্ছি, কথনো নিব্বিকল্পে যাই নাই। উনি বলেছেন বিপদ্ হবে। যা থাকে কপালে, থাকে প্রাণ আর যায় প্রাণ, যা হয় হবে। আজ নিব্বিকল্পে উঠে যাব। 'বোধ হয় ফেরা হবে না'—এই মনে করে বস্লাম।

"বসে ধ্যানস্থ হলাম। ধ্যানে প্রথমতঃ আমিছের প্রসার করতে লাগলাম। ক্রমে সেই আমিছকে বিশ্বময় ছড়িয়ে দিলাম, সমস্ত জগৎটাই আমি। ঐ দিন নিদিধ্যাসনে বসেছিলাম, কাজেই আমিছপ্রসারের সঙ্গে মনও উদ্ধিজগতে উঠতে লাগ্ল। .... উঠবার সময় দেখি একটা আলো সেটা অল্প জ্যোতি, এর পর আর একটু উঠে আর একটা আলো, এটা তার চেয়ে একটু বেশী জ্যোতি, এইরূপে ক্রমশঃ উঠতে লাগ্লাম। সঙ্গে সঙ্গে মনে হতে লাগল ঘেন এক একটা ত্রারের কপাট খুলে বাচ্ছে। শেষে সমস্ত লোক পার হয়ে এক জ্যোতির্ময় মণ্ডলে এসে পড়্লাম। এই জ্যোতির মধ্যে আমি সর্ব্বতে ছড়িয়ে পড়্লাম, অনস্ত জ্যোতিতে আমিছের প্রসারে আমার নিব্বিকল্প সমাধি লাভ হ'ল।

"এবার আর তে। কিছু বল্তে পার্ছি না, ফুরাইল বাক্ মোর—ভাবটা মনে আস্ছে, কিন্তু ভোমাদের বোঝাতে পার্ছি না। । । । আর পর যে কি অবস্থা হ'ল, তা বুঝাবার মত ভাষা নেই। সেদিন যে ফির্ব এ আশা ক'রে বিদ নাই, কারণ নির্মিকল্প স্মাধিতে গেলে মাহ্ম্ম আর ফেরে না। । । তারপর ছিলাম জানি না, কিছুক্ষণ পরে হঠাৎ একটা দৃঢ় সম্বন্ধ জাগ্ল — আমি শুরু। মুহূর্তমধ্যে ঐ অনস্তজ্যোতি কেন্দ্ররুপী একটি বিন্দুর আকার ধারণ করল। তার উর্জ্বে আর কিছুই নাই। সেই বিন্দুই আমি। আমার উপরে আর কিছুই নাই। এ কেন্দ্রবিন্দুই গুরু, আর এ শুরুই আমি। এই গুরুস্ব সন্তা ছাড়া আর কোন সন্তাই আমার থাকল না। আমি শুরুর শুরু এই ভারটিই পরিক্ষুট হতে লাগ্ল।

'रुठी९ प्रिथ (पात अञ्चकात, এই अञ्चकात्तत्र त्रांख्य दक्यन क्रत धनाम क्षानि ना, धथन दिव हरे किमन करत ? दिव हर्वात १४ छ। किहुरे नारे। जानिना পরমেখরের कि रेष्टा।... किहूकन পরে হঠাৎ দেখি কতকগুলি ছিন্তবিশিষ্ট একটা জালের মত জ্যোতির্শ্বর পদার্থ জন্ জল্ কর্ছে। ঠিক তার মাঝখানে একটা ছিত্তের প্রতি আমার দৃষ্টি পড়্ল। সেটাক্রমে বড় হতে লাগ্ল। আমি তার মধ্য দিয়ে গলে পড्लाम । किन्छ গলে পড়্বার সময় গর্ভযন্ত্রণার মত যন্ত্রণা বোধ হ'ল। এইরপে ক্রমশ: নির্ভূণ হতে সপ্তণের অবস্থা আস্তে লাগ্ল। তারণর সত্য প্রভৃতি লোকগুলি ফুটে উঠ্তে লাগ্ল। শেষে यथन ज्लारक अप्त পড़्लाम, ज्थन ममश পृथिवीहै। जामात पृष्टित मास्र এনে পড়্ল। হঠাৎ ভারতবর্ধটা আমার দৃষ্টির মধ্যে আস্ল। অক্তান্ত বড় বড় দেশ, মহাদেশগুলিও বেশ দেখ্তে লাগ্লাম। তৎপর আসাম (मग, শেষে कांगाशा পांशांक, बन्नाभुख नही, जात পांशांकृष वृक्तनजा আমার দৃষ্টিতে এল। ক্রমশঃ মন্দিরটা দেখাতে দেখাতে নিজের দেহটা হঠাৎ দৃষ্টিতে পড়্ল। আমি অম্নি দেহের মধ্যে ঢুকে পড় লাম। আবার দেহাত্মবোধ ফিরে এল। কিন্তু কোন্ মুহুর্ত্তে, কি করে যে দেহে ঢুকলাম, তা বুঝতে পার্লাম না। আর বের হবার সময়ও যে কিরপে त्वत्र राष्ट्रहि, जां व व्वार् भाविति । सरे प्रत्र प्रक्नाम, ज्यन जामाव क्षान १'न जामि जमूक, किन्न जामि श्वक्न-এই বিশেষ জ्वान निद्य আমার ব্যথান হ'ল।\*

সপ্তণের রাজ্য হইতে নিপ্তণে, আবার নিপ্তণভূমি হইতে সপ্তণে ফিরিয়া আসিবার এমন প্রাঞ্জল বর্ণনা ক্রান্তদর্শী আধিকারিকপুরুষ ভিন্ন অন্তের পক্ষে সম্ভবপর নহে। অহুভূতিবর্ণনায় কোন আড়প্ট বা

श्वामी সভ্যানন্দ ও সিদ্ধানন্দ সম্পাদিত 'জীবনী ও বাণী' হইতে উদ্কৃত—গ্রন্থকার।

অস্পটতার লেশাভাসও নাই। সবিকল্প হইতে নিবিকেল, আবার নিবিকেল্প হইতে সবিকল্পে অবতার এবং উত্তারলীলার এমন প্রাঞ্জন বর্ণনা ইতিপূর্বেকোন গুরুর শ্রীম্থেই শুনি নাই। ভারতবর্ষে শুরুর অভাব নাই, গুরুগিরি লাভও করিয়াছেন অনেকেই; কিন্তু স্বামী নিগমানন্দদেবের গুরুগিরিলাভ সম্পূর্ণ অন্ত ধরণের। এই জন্মই তাঁহাকে আধিকারিক আখ্যা অনায়াসেই দেওয়া চলে।

বিমানে আরোহণ করিয়া ক্রমশ: যত উদ্ধে উঠা যায়, ততই নীচের
দৃশুগুলি অস্পষ্ট হইতে থাকে; শেষে আর হয়ত নীচের দৃশু নয়নগোচরই হয় না। তেমনি সবিকল্প ভূমি হইতে নির্ব্ধিকল্প স্তরে যাওয়ার
পথেও এইরপই হইয়া থাকে। স্বামী নিগমানল যথন পুনঃ প্রত্যাবর্তনের
পথে নামিয়া আসিলেন, তথন ক্রমশঃ সভ্যলোক হইতে ভূলোক এবং
শেষে আসাম প্রদেশ, গৌহাটী কামাখ্যা পাহাড় ভাসিয়া উঠিল। কি
ভাবে তিনি দেহচেতনায় ব্যুথিত হইলেন, এইরপ অপুর্ব্ধ বর্ণনা কোন
মহাপুরুষ আজ পর্যান্ত দেন নাই। গুরুগিরিলাভের কাহিনীও বাস্তবিকই
অভ্তপুর্ব্ধ এবং আশ্চর্যা।

নিগুণভূমি হইতে সগুণভূমিতে অবতরণের স্তরগুলি ক্রান্তদর্শী সদ্গুরুর সমূথে স্থাপে প্রতিভাত হইয়া উঠিয়ছিল। সমাধি হইতে ব্যুখানের সময় ধ্যাননেত্রে তিনি যাহা প্রত্যক্ষ দর্শন করিয়ছিলেন, তাহাই তাঁহার নিজহত্তে অন্ধিত জ্ঞানচক্রে আছে। এক সময় তিনি আমাদের কথাপ্রসঙ্গে বলিয়াছিলেন—"আমার এই জ্ঞানচক্রটীর ধ্যান করিলেই ব্রেক্সজ্ঞান ফুটিয়। উঠিবে।" বাস্তবিকই সদ্গুরু নিগমানন্দের জ্ঞানচক্রটীর মধ্যে সকল মত-পথের সন্নিবেশ দেখান হইয়ছে। যুগপং সকলদিকে সতর্ক দৃষ্টি লইয়। চক্রটীর বিশ্লেষণ করিলে বিশ্লয়ে অভিভূত হইয়া যাইতে হয়। যাহার মন্তিক্ষে এই বিরাটের কল্পনা বা

#### নির্বিকল্প শ্বনাধি হইতে গুরুত্বপে ব্যথান

22

চিত্র ফুটিয়া উঠিয়ছিল, তিনি বে অসাধারণ আধিকারিক মহাপুক্ষ তাহা কি আর বলিয়া দিতে হইবে? খণ্ড খণ্ড বা ব্যস্টিভাবকে ধারণা করিতে হইলে তাঁহাকে অভিমানব হইতেই হইবে। সম্প্রি এবং ব্যস্টির মাঝে যে যোগস্ত্র আছে, তাহাতে সকলের লক্ষ্য পঁড়ে না। তয় তয় করিয়া, বিশ্লেষণ করিয়া ত্রহ অথণ্ড তত্তকে জনসাধারণের বোধগম্য ভাষায় বা চিত্রে প্রকাশ করা একমাত্র নিপ্র-দক্ষ, ক্রান্তদর্শী সভ্যত্রষ্টা শিল্পী মহাপুক্ষের পক্ষেই সম্ভবপর। ব্যক্তিগত সঙ্কল্প ভারা সবিকল্প সমাধি পর্যন্ত লাভ করা যায়; কিন্তু নির্বিকল্প সমাধি আপনি হয়। সেখানে ব্যক্তিগত ইচ্ছার সম্পূর্ণ বিলয় ঘটে। তারপর আবার ব্যুখান, এ-তো সকলের পক্ষে সম্ভবপরই নহে। সদ্গুক্ষ নিগমানন্দ অসম্ভবক্ষেও সম্ভবে পরিণত করিয়া গিয়াছেন। এই অসাধ্য-সাধন একমাত্র আধিকারিকপুক্ষরের পক্ষেই সম্ভব।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

20

# ধ্যানদৃষ্ঠ জ্ঞানচক্ৰ

স্বামী নিগমানদের অন্ধিত জ্ঞানচক্রটী তাঁহার অপূর্ব্ব অবিনশ্বর
কীর্ত্তি। নির্বিকল্প সমাধি হইতে ব্যুত্থানদশার বারোস্কোপের চিত্তের
মত তাঁহার মানসপটে সকল লোক ভাসিয়া ওঠে। ধ্যানদৃষ্ট লোক বা
স্তর্ম্বলি শেষে চিত্তে অন্ধিত করেন।

বেদাস্তের নির্বিক্ল সমাধি আনিবার জ্বন্ত কামাখ্যায় তিনি निषिधामतन विमग्नाहित्वन । आमित्वत गाश्चि वा श्रमात्रहे विषाखित সাধনা। ষট্কর্ম দারা চিত্তমল সম্পূর্ণ বিদ্রিত হওয়ায় পাতঞ্জলমতে সমাধি এবং বেদান্তমতে সমাধি আনিতে তাঁহাকে আর বেশী বেগ পাইতে হয় নাই। কল্পনার সঙ্গে সঙ্গেই অভিন্নতাবোধ সহজে আসিয়া ষাইত। জগতের সঙ্গে, লোকের সঙ্গে, সগুণ ব্রন্মের সঙ্গে এবং সর্বশেষে নিগুণ ব্রফোর সঙ্গেও তাঁহার অভেদ্জান আসিয়া পঞ্জিছিল। আমিত্বের ব্যাপ্তির সঙ্গে সঙ্গে উত্তার-পথে অগ্রদর হইয়া পরে আবার অবতরণের পথে তিনিই ভূলোকে ফিরিয়া আসিয়াছিলেন। বেদান্তের উজান-সাধনায় ব্যষ্টিজ্ঞান ক্রমশঃ সুমষ্টিজ্ঞানে পরিণত হয়। আধার শুদ্ধ থাকায় কল্পনায় তিনি যাহা চিন্তা করিতেন, বাস্তবে তাহাই পরিগ্রহ করিত। সাধারণের সঙ্গে বিশুদ্ধ আধারের এইথানেই প্রকাণ্ড তফাৎ। প্রকৃত বৈদান্তিক যাহা ভাবেন, ভাহাই হইয়া যান। সাধারণ জীবের কল্পনা নিছক কল্পনাই থাকিয়া যায়। আধিকারিক মহাপুরুষের क्ल्यनारे वाखवज्ञभ शात्रण करत ।

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

সাধারণ জীবের পক্ষে যেখান হইতে প্রত্যাবর্ত্তন অসম্ভব, আধিকারিক বৃদ্ধজ্ঞের পক্ষে সেখান হইতেও ফিরিয়া আসা মোটেই অসম্ভব নহে। নিশুণব্রন্দে সম্পূর্ণ নির্ব্বাণ বা নিমজ্জনেরও একটা পথ আছে, আবার সেখানের অস্তৃতি লইয়া ফিরিয়াও আসা যায়। অবশ্র এ অধিকার সকলের নাই, একমাত্র আধিকারিকপুরুষদেরই আছে।

বিরাটের সঙ্গে অভিন্নতাবোধই বেদান্তের সাধনার লক্ষ্য। এই জন্মই বেদান্তের সাধনা—শুধু মহাবাক্যের বিচারের উপরই প্রভিন্তিত। তীর ভাবনার ফলেই এই অভিন্নতাবোধ আসিয়া পড়ে। নিশুণব্রহ্ম ইইতে নামিবার সময় তিনি যে দৃষ্ঠগুলি দেখিয়াছিলেন চিত্রে তাহাই বিশ্বস্ত করিয়া দেখাইয়াছেন।

বেদান্তমতে নিত্যজ্ঞান আনন্দখরণ পরব্রহ্মের প্রতিচ্ছায়া অর্থাৎ প্রতিবিধ্বিশিষ্ট দম্ব, রজঃ ও তমোগুণের স্ক্রে অবহাকেই প্রকৃতি বলে। এই প্রকৃতি ত্ই প্রকার—মায়া ও অবিছা। সন্বগুণের নির্মানতা হেতুপ্রথম প্রকারের নাম মায়। এবং মালিগুপ্রমুক্ত দিতীয় প্রকারের নাম আবিছা। মায়াতে প্রতিবিধিত বে চৈতগু, তিনি মায়াকে বশীভূত করিয়া সর্বজ্ঞ ঈশর, সগুণ ব্রহ্ম বা মহাশক্তি নামে পরিচিত হন। আবার সেই চৈতগুই যথন অবিছাতে প্রতিবিধিত হইয়া অবিছার বশীভূত হন, তথন তাহাকেই জীব আখ্যা দেওয়া হয়। এই অবিছারই নির্মানতা ও মালিগ্রের ভারতম্য বিশেষে দেব, মহয়া, রো, অর্থ প্রভৃতি জীবও অনেক প্রকার। অবিছার নামই কারণ-শরীর, সেই কারণ-শরীরে অভিমানী জীবসকলকে প্রাক্ত'বলা হইয়া থাকে।

কারণ-শরীরের পর সক্ষ-শরীর । তম:প্রধান প্রকৃতি হইতে ঈর্থরের আজ্ঞানুষায়ী প্রাক্ত প্রভৃতির ভোগের জন্ম প্রথমতঃ আকাশ, বায়্, তেজ, জন এবং পৃথিবী—এই পঞ্চতুত উৎপন্ন হয় । পঞ্চভূতের প্রত্যেক পঞ্চ সন্বন্তণাংশ হইতে যথাক্রমে—আকাশের সন্বন্তণ হইতে ক্রোত্রেন্দ্রির, বারুর সন্বন্তণ হইতে জ্বগিল্ফির, তেজের সন্বন্তণ হইতে চক্ষুরিল্ফির, জলের সন্বন্তণ হইতে জিন্থেনিন্দ্রের এবং পৃথিবীর সন্বন্তণ হইতে আনোল্ডির সম্ংপন হয়। এই ওলি হইল— পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রির।

সমৃদর পঞ্চভূতের সন্ধ্রণসমষ্টি হইতে অন্তঃকরণ উৎপন্ন হয়। সেই অন্তঃকরণ বৃত্তিভেদে তৃই প্রকার—মন ও বৃদ্ধি। অন্তঃকরণের সংশয়ান্মিকা বৃত্তিকে মন বলে। আর নিশ্চয়ান্মিকা বৃত্তিকে বৃদ্ধি বলে।

পঞ্চত্তের প্রত্যেক পঞ্চরজোগুণাংশ হইতে—আকাশের রজোগুণ হইতে বাকোল্রেয়, বায়ুর রজোগুণ হইতে হস্ত-ইল্রিয়, তেজের রজোগুণ হইতে—পদ-ইল্রিয়, জলের রজোগুণ হইতে পায়ু-ইল্রিয় এবং পৃথিবীর রজোগুণ হইতে উপস্থ-ইল্রিয় উৎপন্ন হয়। এইগুলির নাম পঞ্চকর্মেল্রিয়।

আবার সম্দয় পঞ্জুতের রজোগুণসমটি হইতে প্রাণ উৎপন্ন হয়।
বৃত্তিভেদে সেই প্রাণ পাঁচপ্রকার। নাসিকান্থিতবায়ুর নাম প্রাণ,
পায়ুতে স্থিত বায়ুর নাম অপান, উদরস্থ প্রবেয়র পরিপাককারী বায়ুর
নাম সামান, কঠন্থিত বায়ুর নাম উদান এবং সমস্ত শরীরব্যাপী বায়ুর
নাম ব্যান। ইহাদিগকে পঞ্জপ্রাণ বলে।

পঞ্চ জ্ঞানে ক্রির, পঞ্চ কর্মে ক্রির, পঞ্চ প্রাণ, মন ও বৃদ্ধি—এই সপ্তদশ অর্থাৎ ১৭টি অবয়বের সমষ্টির নাম সূক্ষ্মশারীর। ভাষাকেই লিজ শারীরও বলা হয়।

মলিনসন্ত্রধান অবিভাতে উপহিত যে প্রাজ্ঞ, তাঁহাকে সেই লিঙ্গশরীরে অভিমানবশতঃ তৈজ্ঞস শব্দে অভিহিত করা হয়। বিশুদ্ধ সন্ত্বপ্রধান মায়াতে উপহিত যে ঈশ্বর, তিনি এই লিঙ্গশ্বীরে অভিমান-

বশত: হিরণাগর্ভ নামে কথিত হন। তৈজস ও হিরণাগর্ভ উভরেই লিঙ্গশরীরাভিমানিরপে সমান হইলেও উভরের বিভিন্নতা এই বে, ব্যস্টি-লিঙ্গশরীরাভিমানীর নাম—তৈজ্ব এবং সমষ্টি-লিঙ্গ-শরীরাভিমানীকে হিরণাগর্ভ বলা হয়।

হিরণাগর্ভ লিম্ব-শরীরোপাধিবিশিষ্ট সমৃদয় তৈজসজীবদিগের সহিত আপনার অভেদ জ্ঞাত আছেন, তচ্জন্ম তাঁহাকে সমষ্টি শব্দে অভিহিত করা হয়, আর সেইরূপ জ্ঞানের অভাবহেতু তৈজ্ঞস সকলকে ব্যষ্টিশব্দে অভিহিত করা হয়।

নিজশরীর এবং তত্পাধিবিশিষ্ট তৈজ্ঞদ-প্রাঞ্জ ও হিরণ্যগর্ভ ঈশবেরর বিবরণের পর স্থল্লশরীরাদির উৎপত্তিক্রম বলা হইভেছে।

পূর্ব্বোক্ত প্রাক্ত প্রভৃতির ভোগের নিমিত্ত ভোগ্য অরপানাদি ও ভোগের স্থান জরায়ুজ, অণ্ডজ, স্বেদজ, উদ্ভিচ্জ প্রভৃতি চতুর্বিধ শরীরের উৎপত্তিবিধানার্থ ঈশ্বর সেই সকল আকাশাদি পঞ্চূতের প্রভাককে পঞ্চ-পঞ্চাত্মক করিলেন।

পঞ্চীকৃত পঞ্চভূত হইতে ব্রহ্মাণ্ড, সেই ব্রহ্মাণ্ড ভ্লোকাদি পাতাল পর্যান্ত চতুর্দশ ভ্বন এবং ভোগ্যপদার্থদকল আর ভোগের উপযুক্ত শরীরসমূহ উৎপন্ন হইল।

পূর্ব্বোক্ত সুলশরীরের সমষ্টিতে বর্ত্তমান হিরণাগর্ভ ভাহাতে অভিমানবশত: বৈশ্বানর বা বিরাট শব্দের বাচ্য হন এবং বাষ্টিতে বর্ত্তমান তৈজস
সকলের অভিমানী হেতু দেব, মছয়, গো, অথ প্রভৃতিরূপ 'বিশ' নামে
কথিত হন। স্থলশরীরের সমষ্টিতে অভিমানী হিরণাগর্ভকে বৈখানর
বা বিরাট বলে, আর বাষ্টিতে অভিমানী তৈজসের বিশ্বসংজ্ঞা হয়।
তত্তজানরহিত সেই বিশ্বশক্ষবাচ্য জীবসকলেরই সংসারদশা।

পঞ্চীকৃত পঞ্ভূত হইতে উৎপন্ন যে স্থুলশরীর, তাহাকে আয়ময়-

কোষ বলা যায় এবং লিখশরীরমধ্যস্থিত রক্ষোগুণ-বিকার যে বাগাদি পঞ্চধর্শোন্তিয় তাহার সহিত পঞ্চপ্রাণ—প্রাণময়কোষ শব্দে বাচ্য হন।

সত্তপ্তণের কার্য্য চক্ষ্ণ: প্রভৃতি যে পঞ্চজানেন্দ্রিয়, তাহার সহিত সংশহাত্মক মনকে মনোময়কোষ এবং সেই পঞ্চজানেন্দ্রিয়ের সহিত নিশ্চরাত্মিকা বৃদ্ধি বিজ্ঞানময়কোষ শব্দে কথিত হন।

কারণশরীর যে অবিভা তাহাতে স্থিত প্রীতি-মামোদাদিবৃত্তির সহিত মলিনসত্বগুণকে আনন্দ্রময়কোষ বলে। অনময়কোষে অভিমানবশতঃ আত্মাকে অন্ধ্রময়, প্রাণময়কোষে অভিমানহেতৃ প্রাণময়, মনোময়কোষে অভিমানহেতৃ মনোময়, বিজ্ঞানময়কোষে অভিমানবশতঃ বিজ্ঞানময় এবং আনন্দ্রময়কোষে অভিমানহেতৃ আানন্দ্রময় বলা হইয়া থাকে।

পঞ্চীকৃত পঞ্চতুত হইতে ব্রহ্মাণ্ডের স্পষ্টি। এইরপ অনন্তকোটি ব্রহ্মাণ্ড রহিয়াছে। পরমেধরই ব্রহ্মাণ্ডের কর্তা। তিনিই মহাব্রহ্মা, মহাবিষ্ণু ও মহাশিবরূপে অনন্তকোটি ব্রহ্মাণ্ডের প্রাইা, পালক এবং ধ্বংসকারক। সপ্তণ-ব্রহ্ম বা ঈশ্বরেরই স্কাট, দ্বিতি, পালনকারিণী শক্তি রহিয়াছে।

পঞ্চন্মাত্র অপঞ্চীকৃত, পঞ্চীকৃত না হইলে ত ব্রহ্মাণ্ডের স্পষ্ট হয় না।
এই জন্মই স্পষ্টিতে পঞ্চীকরণ-প্রক্রিয়া অবল্যিত হইয়াথাকে। আত্মা
পঞ্চকোষের আবরণে ক্রমশঃ আবৃত হইতে থাকেন। শেষে পঞ্চভূতের
ফাঁদে ব্রহ্ম পড়ে কাঁদে' এই অবস্থা।

বেদান্ত-মতে পঞ্চকোষবিবেক দারা আত্মজ্ঞান লাভ হইয়া থাকে।

অন্ন, প্রাণ, মন, বিজ্ঞান ও মানন্দময়কোষ অর্থাৎ স্থল-স্ম্ম কারণকেও

ছাড়াইয়া উপরে উঠিয়া যাইতে হইবে। তবেই দহর ব্রহ্মজ্যোতির্মায়

মণ্ডলের সন্ধান মিলে। ব্রহ্মজ্যোতির্মায়মণ্ডল নিগুণেরই রাজ্য।

এইখানেই ব্রহ্মগান্ধ, ব্রহ্মভেজ এবং ব্রহ্মরসম্পর্শ মিলে।

কারণ স্থা, স্থান, আবার স্থান, স্থান্ন ও কারণ—এইভাবে জ্ঞানেরও উত্তার-ম্বতার লীলা আছে।

বন্দাওচক বা জ্ঞানচকে—জ্ঞান, বোগ, তন্ত্র এবং প্রেম-ভক্তি-পথের সময়র দেখানো হইরাছে। বেদান্তমতে আমিছের প্রদার বা ব্যাপ্তি কিরপে ঘটে তাহাই লক্ষ্য করিবার বিষয়। বেদান্তের জ্ঞান—সমষ্টির জ্ঞান, অথণ্ডের জ্ঞান। অথণ্ড হইতে থণ্ডের, সমষ্টি হইতে ব্যক্তির জ্ঞান কি করিয়া আসে তাহাও দেখানো হইয়াছে।

'ষা আছে বন্ধাণ্ডে, তা আছে দেহভাণ্ডে'। বোগ প্রক্রিয়ার দেহ-ভাণ্ডের মধ্যেই বন্ধাণ্ডের জ্ঞান আসে। এই জ্ঞান—ঘটাবচ্ছিন্ন আকাশের মত। আবার ঘট ভাদিয়া গেলেই—উপাধিমৃক্ত হইলেই বিমৃক্ত আকাশের জ্ঞান আসে।

কাজেই যোগপথে এবং বেদান্তের জ্ঞানপথে যোগাযোগ বা ঘনিষ্ঠ
সম্পর্ক রহিয়াছে। মূলাধার হইতে সহস্রারে পৌছিতে পারিলেই
অনস্তকোটি ব্রন্ধাণ্ডের দার উন্মূক হইয়া যায়। সপ্তলোক যেমন বাহিরে
আছে, তেমনি ভিতরেও। যোগী দেহভাণ্ডে চক্রে ব্রন্ধশক্তির
উত্তার এবং অবতারলীলা প্রত্যক্ষ করিয়া থাকেন। মূলাধার, স্থাধিষ্ঠান,
মণিপুর, অনাহত, বিশুদ্ধ ও দিল-পদ্মে যোগী শক্তিকে অন্তর্মভাবে
উপলব্ধি করেন। চক্রে চক্রে ব্রন্ধজ্যোতির অবতরণলীলা যোগীর
সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষগোচরী ভূত হয়।

তত্ত্বের শিব-শক্তির ব্গল-লীলানন্দই ব্ন্নানন্দরণে পরিবর্ত্তিত হইরাছে।
শিব-শক্তির সন্মিলনই তত্ত্বের লক্ষ্য। শক্তি ম্লাধারে—ভূলোকে
নিদ্রিতা। শক্তির চাই স্বাগরণ। মিলন নিম্নকেন্দ্রেও আছে। মূলাধারে
কুণ্ডলিনীশক্তি—জীবশক্তি স্বয়ন্ত্লিম্বকে আবেষ্টন করিয়া রহিয়াছেন।
এইধানে স্বন্নমন্নকোষের অর্থাৎ স্থলের আনন্দ। তত্ত্বের লক্ষ্য—ব্ন্নানন্দ;

কিন্তু এই ব্রহ্মানন্দ, সহস্রারে না গেলে লাভ হয় না। এই জন্মই চক্রসাধনার শক্তির সাহায্য বা কুপা লইয়া ক্রমশঃ চক্রে চক্রে উর্ক্তরে
বিচরণ করিতে হয়। শক্তি সহস্রারে আসিয়া পরম শিবের সঙ্গে
সন্মিলিত হইলেই আনন্দময় কৈলাসধামের স্পৃষ্টি হয়। মূলাধারের
মিলনে ব্রহ্মানন্দাভাস পাওয়া যায়; কিন্তু সহস্রারে থাটা ব্রহ্মানন্দ লাভ
হয়। অন্নময়কোষ হইতে উর্দ্ধকোষে আরোহণ করার সঙ্গে সঙ্গে
আনন্দেরও সন্বাধিকা ঘটে। সহস্রারে নির্ম্মলানন্দ, মূলাধারে মিপ্রানন্দ।
পার্থকামাত্র এইটুরু।

ভজের মতে ভগবানের সচিদানন্দ্রনমূর্ত্তি রহিয়াছে। ভগবান্ তাঁহার হ্লাদিনী শক্তির সঙ্গে অভিন্ন। সহস্রারের উপর বারকামগুল, মধুরামগুল এবং গোকুল অবস্থিত।

ভগবান্ শ্রীক্ষকের যে মহদ্ধাম, তাহার নাম গোকুল। ইহা সহস্রদলবিশিষ্ট কমলের ফার। এই কমলের কণিকার সকলে অনস্তদেবের অংশসভ্ত যে স্থান—তাহাই গোকুলাখা। এই গোকুলরপ কমল কণিকা
একটি ষটুকোণবিশিষ্ট মহদ্যন্ত্র। ইহা বজ্রকীলক অর্থাং প্রোজ্জল হীরককীলকের স্থায় উজ্জলপ্রভাবিশিষ্ট এবং কামবীজ সমন্বিত। ইহার
ষটুকোণে ষটুপদী মহামন্ত্র (কুক্ষায় গোবিন্দায় গোপীজনবল্লভায় স্বাহা)
থেষ্টন করিয়া আছে। এই কণিকার উপরেই প্রকৃতি-পুরুষ অর্থাৎ
শ্রীশ্রীরাধাক্ষক নিত্য রস-রাস বিহার করেন। এই চিৎধাম—এই রসরাস-মন্তল পূর্ণতম স্থারসে অবস্থিত এবং জ্যোতিঃস্বরূপ ও কামবীজ
মহামন্ত্রে স্মিলিত। এই কমলের অষ্টদলে অষ্ট্রস্থা এবং কিঞ্জন্ধ ও কেশর
সমূহে অসংখ্য গোপী বিরাজিতা। এই স্থলেই রসিকশেথর পূর্ণতম
রসরাসবিহারী শ্রীকৃষ্ণ স্থকীয় পূর্ণতম হ্লাদিনীশক্তি রাধিকাসহ নিত্যলীলা করিতেছেন।"—'প্রেমিকগুরু' হইতে উদ্ধৃত।

नौनाखिन भूर्न, भूर्नज्य जरः भूर्नज्य रन। इरेशाह । त्याकूल-युन्तायत्न नौनाय भूर्नज्य विकाम । उत्यय रत्यास्ति जो ज्यात्म त्यात्मत्व याया-कृष्य यूगनम्मत्य कृषिया उतिन । म्रत्य यर्गना व्यथाक्रज मध्य-वृद्य भर्यास, जायभव मर व्यवास्त, ज्ञायाय व्यज्जेज, याशास्त निर्धनंज्य या स्वयस्य वना रहेयाहि । जरे ज्ञाया व्यज्जित कृषि त्वर्या व्यापन । जाशास्त्र वीम्त्यरे निर्धन-मख्याय भूर्व याथा स्वनित्व भावता याय । ममस्यो, युक्तमृष्टि ना थाकिल वित्ययस्य ज्ञार मिनन-स्वत्य महान मिलन मा

वित्रां व्याधिकात्रिकभूक्ष्य ছिल्नन यामी नित्रमानन, जाहे बाहात्र অম্বিত জ্ঞানচক্রে সকল মত-পথের অপূর্বে সমন্বর ঘটিয়াছে। বেদান্ত মত, যোগদর্শনের মত, তম্ত্রমত এবং প্রেম-ভক্তির সকল পথ পরস্পর পরস্পরের সঙ্গে প্রেমালিগনে আলিগনাবন্ধ দেখিতে পাওয়া বায়। বন্ধ্ আত্মা ও ভগবান একাধারে উপলব্ধির বিষয় হইয়াছিলেন স্বামী निगमानत्मत । नि छ न- म छन- ভाবলোকে এই জ छ ই কোন चन्द दिशा যায় না। তিনি ছিলেন সমন্বয়-বাদী। বৈশিষ্ট্যের দিকে ষেমন তাঁহার জাগ্রত-দৃষ্টি ছিল, তেমনি ছিল মিলন-স্ত্র আবিকারের দিকে। वाछिविकहे खाना क्रिक भान क्रिल, नकन मछ-नावत ममचार वकती অখণ্ডাকুভূতি লাভ হয়। অণণ্ডবস্তর ধারণা করিতে বাহারা অক্ষম, তাহারা খণ্ড খণ্ড করিয়া অর্থাৎ এক এক মতে ভাগ করিয়া চক্রটী বুঝিবার চেষ্টা করিলেও উপকৃত হইবেন। আর বাঁহারা সর্বতোম্থী দৃষ্টিকে সজাগ রাখিয়া চক্রটীর বিশ্লেষণ করিতে সক্ষম, তাঁহারা যুগণৎ ব্রহ্ম, আত্মা, ভগবানের অন্তভৃতিজনিত বিমলানন্দের উত্তরাধিকারী হুইতে পারিবেন। আধিকারিক পুরুষ শ্রীনিগমানন্দ আমাদের দৃষ্টিকে স্বচ্ছ এবং সংস্কারমৃক্ত করিয়া জ্ঞানচক্র বুঝিবার শক্তি প্রদান কর্মন।

## জ্ঞানচক্র সম্পর্কে নিগমানন্দের উক্তি

জ্ঞানচক্র অনস্তকোট ব্রহ্মাণ্ডের বা অনন্ত-ভাবেরই একটা ছক্মাত্র। এক সঙ্গে অথণ্ডের ধারণা, আধিকারিকপুরুষের রুণাপ্রাপ্ত বাঁহারা, তাঁহারাই করিতে সক্ষম। সমন্বঃদৃষ্টি না ধুলিলে অথণ্ডের তাৎপর্য্য खनस्म रह ना। आमारनत माधातरनत नमा रहेन, এकनिरक मृष्टि वा মনোযোগ দিলে অভাদিক্ আড়াল ছইয়া পড়ে —এক সঙ্গে সবকে यथाञ्चारन पर्यन भक्तिमारनद काछ । এবার আমাদের ধারণায় योহাতে ब्जानहत्क्वत्र त्वाधि । পति कूउँ इहेशा अर्थ, जब्द्र छ अनहत्क्व बही चामी निशमानत्मत উक्तिश्वनि जन्नशायन कत्रात (ह्रष्टी कतिय। चामी निश्यानम्यक निरवाधरयात्री ना वित्रा आमत्रा छांशाक पूर्वरयात्रीहे वितन, কেন না, অধণ্ডদত্তাকে তিনি খণ্ডিত করিয়া দেখেন নাই। তাঁহার मगुक्खारन वा পूर्वरुष्ठनांत्र धकिनक् मजा, जन्निक् मिथा। विश्वा প্রতিভাত হয় নাই। লোকোত্তর এবং ইহলোক—ছুই-ই তাঁহার নিকট मठा हिल। जनश्रक विनुश्च कतिशा पिरात जन्न जांदात कान नवज हिन ना। अनम् अवः रुष्टि - पृष्टे पिरकरे जारात खान পরিব্যাপ্ত ছিन। অথণ্ডের ধারণা, তাঁহার নিকট কিরুণ পরিষ্কার ছিল, জ্ঞানচক্রে আমরা ভাহারই পরিচয় লাভ করি।

্ জ্ঞানচক্রের আদি বিন্দৃতে বা উত্ত্ব প্রদেশে রহিয়াছেন—নিগুণ-ব্রহ্ম। এই নিগুণ-ব্রহ্ম সম্পর্কে জ্ঞানীগুরুতে স্বামী নিগমানন্দদেব লিখিয়াছেন—

"নিগু'ণ-ব্রদ্ম বলিলে এমত বুঝায় না যে, তাহাতে গুণের একেবারে অভাব; তাঁহাতে ঐ ত্রিগুণের একেবারে অভাব নহে, গুণ তাহাতে

0

অন্তর্নীন মাত্র। অতএব বেদান্ত বেমন বলিয়াছেন, এ জগৎ এককালে ব্রুফো লীন হয়, তেম্ন আবার বলিয়াছেন, এ জগৎ তাঁহা হইতে উৎপন্ন হইয়া তাঁহাতে অবস্থিত থাকে। এই উৎপন্ন শব্দের অর্থ এমন নহে त्य, शृद्ध (य वस हिन ना, मिह वस्त महमा উद्धव हहेन ; हेहात वर्थ, দেই অনম্ভবন্ধ তাঁহার বীদাবস্থা হইতে ব্যক্তাবস্থায় আদিলেন। প্রথমে সেই অনন্ত নিগুণি সত্তা এক অনম্ভগুণমাত্রব্যঞ্জক স্তুণস্তারতে দেখা দেয়। তাহার নামই মহত্তর। এই মহত্তর জমশঃ বিষ্বিকাশিনী বা সৃষ্টিকারিণী সৃক্ষণক্তিসমূহে বিবৃদ্ধ হয়। স্থতরাং নিশুণ বন্দাব্রার, সান্ত্রিক ক্রিয়াশীলতার নামই সঞ্চণ মহত্তর। এই শুদ্ধসন্থ সন্তণ মহতবৃহি ঈশ্বর নামে অভিহিত হন কিন্ত ইনি সম্ভণ হইয়াও গুণাতীত; কেননা শুণের দারা তিনি ক্রিয়াপর নহেন; গুণ তাহাতে থাকিয়া স্ব স্ব কার্য্য করিতেছে মাত্র। নিগুণ বন্দ হইতে সগুণ ঈশ্বর যেমন এক অগ্নি হইতে অগ্নান্তর। দীপশলাকার रयमन व्याक वालांक निहिज थारक, जाहारक कानिलाहे रम समन আলো প্রকাশ করে, তজ্রপ ব্রহ্ম অব্যক্ত এবং ঈশ্বর ব্যক্ত। দীপশলাকান্থ অব্যক্ত আলোক আপনি ব্যক্ত আলোকরপে প্রকাশ পায়, অর্থাৎ সে জলিয়া আলোক হয়: বন্ধা নিতাবস্তু, তিনি থাকেন, তাহা हरेट रे यह हन। विश्वरृष्टित शूर्ट्स बस्त्रह त व्यवस्था, जाहा व्यक्षां ज् অপ্রতর্ক্য, অলক্ষণ এবং বাক্যমনের অভীত। স্প্রের অভীত সেই व्यवस्थादक निर्श्व वना रहेश थादक। এই निर्श्व निर्वाकात वाकामतन्त्र অতীত সেই ব্ৰশ্ব যথন সিম্মূ অৰ্থাৎ স্ম্প্ৰইচ্ছুক হইলেন, তথনই তিনি विकायबान वा मखन हरेलन। दकनना, रेष्टा रहेल खन रहेन जवर त्य व्यवश्रोत हिलन, जारात विकृष्ठि रहेन। धुरे य व्यवशा रेशरे केशत । অর্থাৎ সৃষ্টির অতীত হইয়া যিনি নিগুণ ও নিরাকারভাবে অবন্তিত

## জ্ঞানচক্র সম্পর্কে নিগমানন্দের উক্তি

জ্ঞানচক্র অনন্তকোট ব্রহ্মাণ্ডের বা অনন্ত-ভাবেরই একটা ছক্মাত্র। এক সঙ্গে অথণ্ডের ধারণা, আধিকারিকপুরুষের রুণাপ্রাপ্ত বাঁহারা, তাঁহারাই করিতে সক্ষম। সমন্বংদৃষ্টি না খুলিলে অথণ্ডের তাৎপর্য্য স্তুদয়ক্ষম হয় না। আমাদের সাধারণের দশা হইল, একদিকে দৃষ্টি বা মনোষোগ দিলে. অন্তদিক্ আড়াল ছইয়া পড়ে —এক সঙ্গে স্বকে ষ্পাস্থানে দর্শন শক্তিমানের কাজ। এবার আমাদের ধারণায় বাহাতে জ্ঞানচক্রের বোধটা পরিক্ষুট হইয়া ওঠে, তজ্জ্য এই জ্ঞানচক্রের ব্রষ্টা चामी निश्रमानत्मत्र উक्तिश्वनि ष्रञ्थावन कतात्र हाडी कतिय। चामी निश्यानम्मदक निर्दाधरयाशी ना वित्रा आमत्रा छांशांदक भूर्यशाशि वित्र, কেন না, অথগুদভাকে তিনি থণ্ডিত করিয়া দেখেন নাই। তাঁহার ममाक्खारन वा भूर्गराजनाय धकतिक मजा, अजातिक मिथा। वित्रा প্রতিভাত হয় নাই। লোকোত্তর এবং ইহলোক—ছুই-ই তাঁহার নিকট সত্য ছিল। জগৎকে বিলুপ্ত করিয়া দিবার জন্ম তাঁহার কোন গরজ हिन ना। श्रेनम् वारः रुष्टि – इहिन्दिर छारात खान भतिवाार्थ हिन। অথণ্ডের ধারণা, তাঁহার নিকট কিরুপ পরিদার ছিল, জ্ঞানচক্রে আমরা তাহারই পরিচয় লাভ করি।

জানচক্রের আদি বিন্দৃতে বা উত্ত্য প্রদেশে রহিয়াছেন—নিগুণ-ব্হা । এই নিগুণ-ব্রহা সম্পর্কে জ্ঞানীগুরুতে স্বামী নিগমানন্দদেব লিখিয়াছেন—

"নিগু'ণ-ব্রহ্ম বলিলে এমত বুঝায় ন। বে, তাহাতে গুণের একেবারে অভাব; তাঁহাতে ঐ ত্রিগুণের একেবারে অভাব নহে, গুণ তাহাতে

অন্তৰ্নীন মাত্ৰ। অতএব বেদান্ত বেমন বলিয়াছেন, এ জগৎ এককালে ব্রন্মে লীন হয়. তেমন আবার বলিয়াছেন, এ হ্রগৎ ভাঁহা হইতে উৎপন্ন हरेया ठाँशां व्यवस्थित थारक। এই উৎপन्न भारत्य वर्ष अभन नरह रि, পूर्व्स रि वेख हिन नी, मिरे वेखन नहमा উद्धव हरेन ; रेहान वर्थ, দেই অনন্তবন্ধ তাঁহার বীজাবস্থা হইতে ব্যক্তাবস্থায় আসিলেন। প্রথমে সেই অনম্ভ নিগুণ সন্তা এক অনম্ভগুণমাত্রব্যঞ্জক স্ঞ্গস্তারপে দেখা দেয়। তাহার নামই মহত্তর। এই মহত্তর জনশঃ বিম্ববিকাশিনী বা সৃষ্টিকারিণী স্কুণক্তিসমূহে বিবৃদ্ধ হয়। স্থতরাং নিশুৰ বন্ধসন্তার, সাত্তিক ক্রিয়াশীলভার নামই সগুণ মহতত্ত। এই শুদ্দসন্থ সন্তণ মহতত্ত্বই ঈশ্বর নামে অভিহিত হন কিন্ত ইনি সম্ভণ হইয়াও গুণাতীত; কেননা গুণের দারা তিনি ক্রিয়াপর নহেন; গুণ তাহাতে থাকিয়া স্ব কার্য্য করিতেছে মাত্র। নিগুণ বন্দ হইতে সগুণ ঈথর বেমন এক অগ্নি হইতে অগ্নান্তর। দীপশলাকার रयमन व्याप्त वार्ताक निश्चि थारक, जाहारक व्यानिरनहे रम स्मन আলো প্রকাশ করে, তজ্ঞপ ব্রহ্ম অব্যক্ত এবং ঈশ্বর ব্যক্ত। দীপশলাকাম্ব অব্যক্ত আলোক আপনি ব্যক্ত আলোকরপে প্রকাশ পায়, অর্থাৎ সে জলিয়া আলোক হয়; ব্রহ্ম নিতাবস্তু, ভিনি থাকেন, তাহা হইতে ঈশ্বর হন। বিশ্বস্থার পূর্বের ব্রহ্মের যে অবস্থা, তাহা অপ্রক্রাত, অপ্রতর্ক্য, অলক্ষণ এবং বাক্যমনের অতীত। সৃষ্টির অতীত সেই অবস্থাকে নিগুণ বলা হইয়া থাকে। এই নিগুণ নিরাকার বাক্যমনের অতীত সেই ব্ৰহ্ম যখন সিম্ফু অর্থাৎ স্বষ্টেইচ্ছুক হইলেন, তখনই তিনি विकाबनान ना मर्ख्य इरेलन। किनना, रेष्टा इरेल खन रहेन अवः स्व व्यवशांत्र हिल्लन, जाशांत्र विकृष्ठि इरेल। धरे य व्यवशा देशारे देशत । অর্থাৎ স্ষ্টের অতীত হইয়া যিনি নিগুণ ও নিরাকারভাবে অবস্থিত

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন

8

66

ছিলেন, স্পষ্টকরণেচ্ছাযুক্ত হওয়াতে তিনিই সণ্ডণ-সাকার হইলেন।
তথাপি তিনি নিত্য, এই অবস্থাটুকু ভাবজ্ঞেয়। আবার নিগুর্ণই
সপ্তণ হইলেন—ইহাও ভাবজ্ঞেয়।

"আশ্রম স্থানকেই শরীর বলে। নামরূপময় জগং বাঁহা হইতে প্রস্ত হইয়াছে, তাঁহার নামরূপ না থাকিলে রূপময় জগং কি প্রকারে রূপ ধারণ করিতে পারিত ৷ ব্রহ্ম সগুণ হইয়া প্রথমে দল্ব, রল্প: ও তম: — এই তিনগুণে তিন বিগ্রহরূপে দেখা দিয়াছিলেন। এক ব্রহ্ম —ব্রহ্মা, বিষ্ণু ও মহেশ্বর এই ত্রিসূর্ত্তি ধারণ করিলেন ভাহা নছে। তিনি কামনা করিলেন, 'আমি বহু প্রজা ইইব।' ভাহাভেই তিনি বছ বিগ্রহ ধারণ করিলেন। শরীরধারীর ভার কাম-ক্রোধ-ভর সকলই গ্রহণ করিলেন। কিন্ত কেবল স্ষ্টিরক্ষার্থ, পালনার্থ ও সংহারার্থ। সেই একই দেব বাহ্যকার্যা সম্পাদন করিবার জভা ভিন্ন ভিন্ন রূপে দেবাদি আবরণে আর্ভ হইলেন এবং দেবতা হইয়া দেবতান্তরভাব গ্রহণ করিলেন। তদনন্তর সাধকভাবাপন্ন জীবের যাহাতে সার্থসিদ্ধি লাভ হয়, যাহাতে স্তেইর স্ক্রম-সাফল্য লাভ হয়, তাহা করিলেন। তাহার জন্ম অগিনীকে বহুবিধরণে কল্লিভ করিলেন। অতএব ইচ্ছাময় ইচ্ছাকৃত সৃষ্টি ও সৃষ্ট-পদার্থের জন্ম নিশুণ হইয়াও সগুণ এবং নিরাকার হইয়াও সাকার হুইরাছেন। বস্তুতঃ এই মহত্ত্বই ঈধর চৈতত্ত্বের উপাধি; এই উপাধি নির্মণ জ্ঞানময় সত্তা। এই নির্মণ মহতত্ত কথন কখন মন বা বুদ্ধি নামেও অভিহিত হন। বেমন ব্রহ্ম মহতত্ত্বে ঈশ্বরটৈত ক্রমেণে বিবর্তিত इन, रज्यनि रम्हे महद्वद इहेरज यथन जावाव विश्वभक्तित शतिवाम घरि, সেই ঈশ্বরটৈততা আবার সেই সমন্ত শক্তির চৈততা বা আত্মারপে प्रिचा एन । अहे महलुङ हहेर्ड ख्यारिखत विकास हा। अहे ব্রদ্ধাণ্ডই বিশ্বের শক্তিময় অথওম্বরুণ। এই ব্রদ্ধাণ্ডেই অবিশেষ মহন্তব হইতে বিশেষ বিশেষ জাতীয় বীজোৎপত্তি। এই বিশেষ জাতীয় বীজনতাই বৈশেষিকের বিশেষ পদার্থ, পরমাণুবাদীর বিশেষ বিশেষ পরমাণু জগং, বেদাস্তীর হিরণ্যগর্ভ, পৌরানিকের ব্রহ্মা, জাতিবাদীর জাতিসমষ্টিসম্পন ব্রহ্মার কায়া। এই ব্রহ্মাণ্ড হইতে জীব পর্যান্ত নিয়ায়িকদিগের আরম্ভবাদভূক।

"ঈশর-চৈতন্ত এই শক্তিসমূহের আত্মারণে অবস্থিত হইলে তাঁহাকে কৃটস্থচৈতন্ত বলে। এই ব্রহ্মাণ্ড হইতে যথন বিরাট বিশ্ব প্রস্থত হয়, তথন এই কৃটস্থচৈতন্ত চেতন-অচেতনে জীবের স্কল্প ও স্থূলশরীরের আত্মারণে দেখা দেন। প্রতি জীবের অন্তরে অন্তরে কৃটস্থ চৈতন্ত আত্মারণে অবস্থিতি করেন। ব্রহ্মাণ্ডের শক্তিময়সন্তার বিকাশাবস্থাই এই অনম্ভ চেতনাচেতন জীবপূর্ণ ক্রগং। যাহা শক্তির আত্মন্থরণ ছিল, এই বিরাট বিশ্ব বিকশিত হইলে, সেই কৃটস্থচৈতন্ত প্রতি চেতন জীবের আত্মরণে এবং অচেতন জীবেরও আত্মরণে অবস্থিত থাকেন। যাহা এই জীবচৈতন্তের উপাধি, তাহাই জীব নামে অভিহিত।

"বৈদিক সৃষ্টিকাণ্ড হইতে আমরা ইহাই জানিতে পারি যে, প্রথমতঃ সচ্চিদানলবিগ্রহ সর্বাশক্তি নিগুণ পরব্রন্ধই উল্লেখযোগ্য। তিনি সর্বাশক্তিপূর্ণ; স্বতরাং তাঁহাতে জ্ঞানশক্তি ও অজ্ঞানশক্তি কই পদার্থ এবং সদ্ভাব ও অসম্ভাব কুইটিই আছে। লালা করিবার ইচ্ছাও আছে, অনিচ্ছাও আছে। একটি আছে, আরেকটি নাই, পরিপূর্ণ পরব্রন্ধে এ কথাটি থাটবে না, স্বতরাং তাঁহার যে অজ্ঞানশক্তি আছে, তিনি তাহার বিকাশ করেন; ইহা অমুপণন্ন কথা নহে। তাঁহার অজ্ঞানশক্তিনাই বা তিনি অজ্ঞানশক্তির বিকাশ করিতে পারেন না, এ কথা বলিলে তাঁহাকে অপূর্ণ বলা হয়। অতএব লীলাময় লীলার জন্মই অসম্ভাবমন্ন অজ্ঞানশক্তির বিকাশ করেন। পরব্রন্ধ অনাদি ও অনম্ভ; স্বতরাং

অজ্ঞানশক্তি তাঁহার সর্বাংশ ব্যাপিয়া আবিভূতি হয় না, কিয়দংশ ব্যাপিয়াই আবিভূতি হয়। অতএব স্টিকালে তাঁহার সমুদ্র ব্রহ্মব্তাংশ ব্যাপিয়া অর্জানশক্তি আবিভূতি হয় না, তাঁহার অমৃত ত্রিপাদ অব্যাহত পাকে। কেবল যাহা চিরকাল সগুণ হইতেছে, দেই অংশমাত্রই সগুণ-ভাব প্রাপ্ত হয়। সেই সগুণভাবপ্রাপ্ত অংশই বা সপ্তণব্রহ্মই **পরমেশ্বরপদবাচ্য।** তিনি আকাশাদি পঞ্চ হত্মভূতের স্ঠ করেন এবং সেই সূক্ষাভূতপঞ্চকের প্রত্যেকের সান্ধিকাংশ হইতে শ্রোতাদি ইন্দ্রিরপঞ্ক ও সমন্ত সাত্তিকাংশ মিলাইয়৷ অম্দ্রান, চিত্ত, মন ও বুদ্ধি বা অন্তঃকরণের সৃষ্টি করেন; আর সেই ভূতের সান্বিকাংশ দার। প্রাণ-অপানাদি পঞ্চবৃত্তিক প্রাণের স্কৃষ্ট করেন। সেই জ্ঞানেন্দ্রিপঞ্চক, প্রাণপঞ্চক ও সাহস্বার অন্তঃকরণ স্তম্ম ভূতপঞ্চকের षाखरत्रहे थारक। जांदाराज द्य अहे त्य, अ मुश्रमभागे भागार्थ मिनिया দেহের স্থায় অর্থাৎ স্ক্ষভাবাপর দেহ প্রস্তুত হইরা পড়ে। সেই দেহে পরমেশ্বরের হিরগ্নয় জ্যোতিঃ প্রতিবিশ্বিত হয়, কারণ ঐ দেহ অতীব স্বচ্ছ ৷ তদ্বারা ঐ দেহ চেতয়মান হয় এবং হিরণাগার্ত্ত নাম প্রাপ্ত হয়। হিরণ্যগত্তের ব্যবহারিক নাম সাধারণতঃ ঈশ্বর বা নারাঘণ। ইহার অংশই মুক্ত জীব বা বাষ্টিতে ইনিই তৈজ্ঞস নাম পাইয়া থাকেন। আবার ইনিই সুলশরীরে প্রবিষ্ট হইয়া বিরাটু মূর্ত্তি বা গীতোক্ত বিশ্বরূপ नाम প্राश्च रन । वितारित ज्ञाने देवशानत वा वाष्ट्रिक श्रुनामशानिमानी বদ্ধজীব। এই বিরাট প্রজাপতি বা চতুর্মুখ বন্ধাই আমাদের স্পটকর্তা। বলা বাহুল্য, সূক্ষের স্মষ্টিকর্ত্তা পরমেশ্বর এবং স্থলের স্মষ্টিকর্ত্তা বিরাট পুরুষ বা পিভামহ ব্রহ্মা।

"হৈতত্ত্ব তবে চতুর্বিধ—ব্রন্ধহৈতত্ত্ব, ঈশরহৈতত্ত্ব, কৃটস্থহৈতত্ত্ব ও জীবহৈতত্ত্ব। হৈতত্ত্ব এই চতুর্বিধ আকারেই অনন্ত। তিনি অনন্তর্মণে এই বিশ্বে অবস্থিতি করিতেছেন। বিশ্ব ত খণ্ডিত জীবপূর্ব, তবে ব্রন্ধচৈতন্ত অনস্তরূপে আছেন কি প্রকারে? বিশ্ব সেই খণ্ডিত জীবপূর্ব
হইয়াও অনন্ত, এ জন্ত অনন্ত ব্রন্ধই বিশ্ববাগী হইয়াছেন। কেবল
স্থলদর্শীর নিকট বিশ্বের খণ্ডিত রূপ। কিন্তু ব্রন্ধবিৎ তন্ত্বদর্শীর নিকট
এ বিশ্বের জীবরূপ সমস্ত খণ্ডিতাকার ধারণ করিলেও, তাহা ব্রন্ধ ব্যভীত
অন্তরূপে প্রভীত হয় না। তাঁহারা বলেন, ব্রন্ধে সকল এবং ব্রন্ধ সকলে;
তিনি সকলের সব, সবের সকল। সর্ব্বেব্যাপী চৈতন্তম্বরূপ পরমেশ্বর
সর্ব্বভূতে বর্ত্তমান রহিয়াছেন এবং তাঁহারই প্রকাণ্ড উদরে অর্থাৎ এই
মহা চিদ্গগনে অসংখ্য ব্রন্ধাণ্ড অবস্থিতি করিতেছে।

জ্ঞানচক্র বা ছক্ সম্পর্কে স্বামী নিগমানন্দদেবের স্বহস্ত লিখিত উক্তি 'জ্ঞানীগুরু' হইতে উপরে উদ্ধৃত হইল, একণে 'জ্ঞীবনী ও বাণী' হইতে তাঁহারই শ্রীম্থনিঃস্থৃত উপদেশ-বাণী উদ্ধৃত করিতেছি। ছক্টা বুঝিতে হইলে মৌখিকভাবে এবং লিখিতভাবে তিনি যে উপদেশ-বাণী প্রদান করিয়াছেন, তাহাই অনুধাবন করিতে হইবে। যথা —

"আমি ষে ছকটা এঁ কৈছি, সেটা দেখ লে অনেকটা স্প্টেডৰ বুঝ তে পাববে। ঐ জ্ঞানচক্র ধারণা কর্বার আবার বিশেষ একটা থারা আছে। প্রথমে চক্ষ্ মৃত্রিত কর। চক্ষ্ মৃদ্রেল উর্জ মধঃ ত্'দিকেই মে ঘন অন্ধকাররাশি দেখতে পাওয়া যায়, তা অনন্ত ও অসীম। তার মধ্যে বভদুর তোমার চোখ যায়, ততটুকুকে এক উজ্জন জ্যোভির্ময় মণ্ডেল বলে কল্পনা কর। তারপর তার চতুর্দ্ধিকে ওকে কেন্দ্র ক'রে রামধন্ত্র সাতটী পরিধিষ্ক্র মণ্ডল ধারণা কর। মণ্ডলগুলি পাত্লা রংএর কর্বে। তারপর ঐ সাতটি মণ্ডলের পর এক একটি বন্ধাণ্ড অন্ধিত কর্বে। এইক্রপে অনন্তকোটি বন্ধাণ্ডের কল্পনা। মণ্ডল অর্থাৎ সচিচদানক্ষ্বন বা আত্মা হ'তেই অগ্নিফ্লিকের মত সমষ্টিজীবের বীজ

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

90

এক একটি ঢেলাকারে ব্রহ্মাণ্ডকটাতে নিপতিত হয়েছে। সেই ঢেলা বা পিণ্ডবন্ধাণ্ড হইতে অসংখ্য চিৎকণ আবার ব্যষ্টিজাবরূপে প্রকাশিত হয়েছে। বেমন ইক্ষুরস কটাহে উত্তপ্ত করিতে করিতে ক্রমশঃ গুড়-বীজসহ ঘন হয়, দানা বেঁধে সংহত হয়, ভেমনি প্রত্যেকের মাঝে চিংকণ বা বীপ রয়েছে বলেই সংহত বাষ্টি গীবের স্টি। যেমন সমষ্টি ব্রহ্মাণ্ড-কটাহ রয়েছে, তেমনি বাষ্টিকটাহ হল মাথার খুলিটা। মাথার খুলিটাই वाष्ट्रिकीत्वत करीह। একে ভেদ করেই আবার সচিদানন্দ্বন অবস্থায় পৌছান यात्र। वाष्टिकीत्वत कछाह व्यर्था९ जानू क्लाउँ त्नातन दमहे বন্ধবন্ধ দিয়ে বিরাট বন্ধের সঙ্গে মিলন ঘটে। ব্রহ্মাণ্ড এবং দেহভাত্তের মধ্যে একটা বোগস্ত্র রয়েছে। বোগীরা স্থূনশরীরে মূলাধারচক্র ( অর্থাৎ ভূলোক ) হতে কুগুলী-চেতনাকে সহস্রারে উন্নীত করে ব্রনানন্দলাভের অধিকারী হন। দেবযানের রাস্তায় সহস্রার দিয়ে নিগুণ ব্রন্ধে পৌছান যায়। বেদান্তের কল্পনা সমষ্টিকে নিয়ে, আর যোগীর কল্পনা দেহভাওকে নিয়ে। ষ্টুকর্ম দারা দৈহিক-মান্সিক-আত্মিকমল বিদ্বিত হলে এই দেহের ভিতর দিয়েই ব্রহ্মটৈতকা বা ব্রদ্ধজ্যোতির সঙ্গে মিলন ঘটানো যেতে পারে।

"আত্মা হতেই লোক সৃষ্টি বা ব্রহ্মাণ্ডের সৃষ্টি । প্রথমেই সত্যলোক, এ হল অন্তঃকরণময়। তারপর তপলোক—ইন্দ্রিয় ও প্রাণময়, জনলোক সৃত্মদেহময়। সবই কিন্তু সমষ্টি অর্থাৎ সমষ্টি অন্তঃকরণে সমষ্টি ইন্দ্রিয় ও প্রাণে, সমষ্টি সৃত্মশবীরে—সত্য, তপ ও জনলোক পরিপূর্ণ। সত্য-লোকে উপেন্দ্র, মহর্লোকে ইন্দ্র, স্বর্লোকে দেবতারুল, ভূবর্লোকে পিতৃগণ এবং ভূর্লোকে মানবগণের অবস্থিতি। মহর্লোকে বায়ুঘন, স্বর্লাকে অগ্নিঘন, ভূবর্লোকে জলঘন, ভূলোকে মাটীঘন অবস্থা। লোকের সঙ্গে পদ্ম বা চক্রগুলিরও সম্বন্ধ আছে। যথা—ভূলোকে—মূলাধার পদ্ম, ভূবর্লোকে—স্বাধিষ্ঠানপদ্ম, স্বর্লোকে—মণিপুরপদ্ম, মহর্লোকে—অনাহত-পদ্ম, জনলোকে—বিশুদ্ধপদ্ম এবং তপলোকে—আজ্ঞাপদ্ম। একেই বট্চক্রেও বলে। এই বট্চক্রে ভেদ করে সহস্রারের পথে ব্রহ্ম জ্যোভির্মায়য়ওলের সঙ্গে সংযোগ ঘটানো যায়। বোগপথে একটি ব্রহ্মাণ্ডের জ্ঞান হয়ে গেলে, অনন্তকোটি ব্রহ্মাণ্ডের ভত্ত বৃঝ্তে আর কোন গণ্ডগোল লাগে না। জ্ঞান, বোগ, এবং প্রেমভক্তিমার্গে কোন গণ্ডগোল নাই। সব পথই গিয়ে এক জামগায় মিশেছে। আবার নিশুণ-সপ্তপের মধ্যন্থলে রয়েছে— গোকুল বা ভাবলোক। এই ভাবলোকে রাধাক্রক্ষের নিত্যলীলা চল্ছে।

# আধিকারিকপুরুষ-দৃষ্ট ভাবলোক বা ভাবজগৎ

অধ্যাত্মসিদ্ধির একটা পূর্ণায়ত আদর্শ রহিয়াছে। আধিকারিক পুরুষের সম্যকৃদৃষ্টিতে বা চেতনায় অধ্যাত্মরাজ্যের সকল তার বা লোকগুলিই স্কুম্পষ্ট হইয়া ওঠে। তাঁহারা একদেশদর্শী নহেন। জ্ঞানচক্রে নিগুণ-ব্রহ্ম হইতে আরম্ভ করিয়া একেবারে স্থলঙ্গতের পরিণামের ধারা স্কুলরভাবে দেখানো হইয়াছে। স্থামী নিগমানন্দ ছিলেন আধিকারিক পুরুষ বা সম্যক্ জ্ঞানী। সকলবাদের সমন্বয়ে তাঁহার জীবন ছিল পরিপূর্ণ!

এক শ্রেণীর মহাপুরুষ আছেন, উজ্ঞানমুখী চেতনার তাঁহারা ডুবিয়া থাকিতে ভালবাসেন; আবার আরেক শ্রেণীর সাধক আছেন, ঘাহারা কেবল অভ্যুদয়ের দিক্ লইয়াই মত্ত। উদ্ধান এবং ভাটা—এই ছই দিকেই ঘাহারা সম্যক্ চেতন, এইরুপ মহাপুরুষ জগতে খুবই ছন্ন ভ! অবৈতবাদী শঙ্করাচার্য্য ছিলেন তুরীয়চেতনার পক্ষপাতী, তাঁহার দর্শন নির্ব্বাণমুখী; কিন্ত অনির্বাণ চেতনাও ত আছে । নিত্য এবং লীলায় যুগপৎ ঘাহারা বিচরণ করিতে সক্ষম, তাঁহারাই না আধিকারিক জীবমুক্ত মহাপুরুষ! নিংশ্রেয়সের সঙ্গে অভ্যুদয়ের, কৈবল্যের সঙ্গে বিভৃতির, বৈরাগ্যের সঙ্গে ঐশর্যের, মরণের সঙ্গে জীবনের কি একটা সামঞ্জ্য বিধান হইতে পারে না । নিগুণিব্রহ্ম এবং জগতের মাঝে কি কোন মনোরম বিশ্রামন্থল বা লোক নাই । শুদ্ধসন্ময় একটা ভাবলোক যদি না-ই থাকিবে, তবে আধিকারিক পুরুষ বা অবতার-পুরুষের নিজস্ব

বৈঠকখানা কোথায় । নি গুল-সগুণের সন্ধিত্তলেই ত ভাবলোক। ভাবলোকই আধিকারিকপুরুষের অবস্থানকেন্দ্র। নির্গুণে বাঁহারা जनारेश नान, जांशानिशतक नहेश। आगातित त्कान कांत्रवांत्र हतन ना। আচার্য্য বা আধিকারিকপুরুষ নিগুণের ছোঁয়াচ লইয়া আবার ফিরিয়া আদেন ভাবলোকে। এইখান হইতেই তাঁহাদের ধর্মচক্র প্রবর্ত্তিত হয়। আধিকারিকপুরুষকে আমরা ধরিতে পারি ভাবনোকে। ভাবলোকে চিন্ময় পরিণাম, এখানে লয়ের সাধনা নাই। ভাবের উল্লাসে ভাবদ্ধগৎ সর্বাদাই পরিণমিত হইতেছে! গুদ্ধসন্ত্বায় ভূমি, নিগুণের গুরে নহে; নি গুণ-সপ্তণের সন্ধিত্বলে ভাবজগং ! প্রকৃত ধর্মচেতনার নিংশ্রেষদ এবং অভ্যদর যুগপৎ এই ত্ই ভাবধারার সহাবস্থান দেখিতে পাওয়া বার; কিন্তু অত্যধিক বৈরাগ্যের ফলে দর্শনের মধ্যে ব্ধন নেতিবাদের প্রাধান্ত (मेथा मिन, उथन श्रेराज्ये जिल्ला-अमानीश जानिन व्रेश्लाक वा জগতের প্রতি ! কোন কোন দার্শনিকদের মধ্যেও মাত্রাধিক্য ভাড়াছড়া দেখা যায়—কৈবল্য, নির্ব্বাণ বা নিগুণ-চেতনার দিকে। সামঞ্জয় অপেক্ষা, একদেশদ্শিতাই তাঁহাদের মাঝে প্রবল! এইরূপ অসহযোগী मार्नेनिक मरनत প্रভाব এককালে ছিল; किन्छ आश्विकात्रिक क्रीवनुक মহাপুরুষের আবির্ভাবে আমাদের চকু ফুটিয়া গিয়াছে। এখন আমরা অনায়াদেই বুঝিতে পারি, একই বাক্তির পক্ষে অবাক্ত এবং বাক্তচেতনার সমাহিত হওয়া মোটেই অসম্ভব নহে! নিগুপ-সগুণের মধ্য দিয়া একটা সড়ক বা গতাগতির রাস্তাও রহিয়াছে। উদ্ধানমুখী এবং ভাটামুখী সংস্কার যুগপৎ এক জনের মধ্যে অবস্থান করিতে পারে। একই সাধক নির্বাণেও যাইতে পারেন, আবার অনির্বাণ অবস্থায়ও আসিতে পারেন। আর্ত্তিঅনার্ত্তির মধ্যে ছেদ নাই, গভাগতির স্ম্পূর্ণ ব্যবস্থা আছে। নিগমানন আমাদের সমুথৈ ভাবজগৎ বা অধিকারিকমহাপুরুষ

ভাবলোককে ছবির মক ফুটাইয়া তুলিয়াছেন। নিগুণের নামে ভয় আদে, আবার গুণময় জগতের ঝালাপালা মোটে সহু হয় ন।। এই অবস্থায় সাধারণ জীবের ভরসা কি? তাহাদের জন্মই ভাবলোকের আবিষ্কার। দাস্ত, স্থা, বাৎস্ল্য, মধুর-ভাব স্কলেই ব্রে। নিত্য-ভাবের সংস্কার সকলের মাঝেই আছে। তবে হস্ত এবং উদ্দ্ধ-এই मांज चकार। दकान खरनंत्रहे कन्नना कता চलित्व ना, हेहार्च त्यन খাস-প্রখাস নিক্ষ হইয়া আংসে; আর অনম্বকলাণ গুণের চিন্তায় চিত্তে জাগে অফুরস্ত আনন্দ। নিগুণ মানে ত অশেষগুণও হইতে পারে। অশেষকল্যাণগুণসম্পন্ন ভগবানকে পাইলে তাঁহার সেবা করিতে, সঙ্গ করিতে কি প্রাণে অভিনাষ জাগে না ? ভাষগ্রত বা নিত্যনোকে সব ভাবই মৃর্ত্ত। এই রাজ্যে চিত্তবৃত্তি নিরুদ্ধ হয় আপনি । ভাবজগতের মূর্ত্তি দেখিলে প্রাণের দব হাহাকার নিবৃত্ত হইয়া যায়। ভাবজগতে ভাব-তন্মাত্র মৃর্ত্তি রহিয়াছে। প্রত্যেকটা ভাব এথানে সম্পূর্ণ। ভাবের মধ্যে ব্যভিচার অসম্ভব। ভাবজগতের প্রত্যেকটি মূর্ত্তি কেবল সেই ভাব দিয়াই গঠিত ৷ কাঙ্গেই এক ভাবের মূর্ত্তি দেখিলে, অন্ত ভাব আসিতে পারে না। মাতৃসূর্ত্তি সকলের ভিতর কেবল মাতৃভাবই জাগায়, ब्बी-मृर्विट्ड मक्रान्त ब्वी-ভाবই আসে এইরপ। ভাবলোকে বিশুদ্ধ ভাবেরই মূর্ত্তি রহিয়াছে। এখানে ব্যভিচার হওয়া অসম্ভব।

কেবলাবৈতবাদী নির্বাণ-সায়রে সকল ভাবকে দিয়াছেন বিসর্জন; কিন্তু সময়রবাদী সকল ভাবেরই সময় দার। আধিকারিক মহাপুরুষ নিগমানন্দের মৃথে যথন ভাবলোকের বর্ণনা শুনিয়াছি, তথন মনে হইত যেন একটা অতীন্দ্রির দিব্যক্তগৎ চোথের সম্মুথে রূপ ধারণ করিয়া ফুটিয়া উঠিয়াছে। ইহা শুধু রূপের জগৎ নহে, স্বরূপের জগৎ। রূপকে ভুচ্ছ মনে করি আমরা, কিন্তু তাহা যদি হয় স্বরূপের রূপ। তাহা হইলে

#### আধিকারিকপুরুষ-দৃষ্ট ভাবলোক বা ভাবস্থগৎ

94

দৃষ্টি ফিরাইরা লইতে আর ইচ্ছাই হয় না। রূপের সাগরে ডুবিরা থাকিতেই প্রাণে সাধ জাগে। ভাবজগং সেই স্বরূপেরই জগং, চিন্নরেরই রাজ্য। নির্বাণ, নিগুণে আতত্ত্ব জাগে দেহান্মবাদীর; কিন্তু চিন্মরপ্রতাক্ষবাদে আতত্ত্বের স্থান নাই। এই রাজ্যে সংই স্বন্ধর, সবই সংযত, সবই শান্ত, সবই অবিক্ষ্ক। পরিপূর্ণতা লইরা সকলেই এখানে বিরাজিত। কাজেই এ জগতের আনন্দ সামরশুজনিত আনন্দেরই উল্লাস। এই উল্লাসে কোন বিকার নাই, আছে শুধু উদ্দীপনা।

নির্বাণে অন্তরের একদিকের সাধ মিটে; কিন্তু অচিন্তা ভেদাভেদবাদে যে অক্সদিকের সাধ পরিভৃপ্ত হয়। নিত্যলোকের লীলারস পান
করিবার জন্ম স্বাং যিনি পূর্ণ তাঁহারও দেখি সাধ। ক্রম্বং গৌরাক্স হইয়:ছিলেন অধ্যাত্মজগতে ইহা ত সত্য ঘটনা। নিগুল-সগুণের মধ্যস্থলে,
ভাবলোকের প্রতিষ্ঠ: করিয়া আধিকারিক মহাপুরুষ নিগমানন্দ জগতের
কি উপকার সাধন করিয়াছেন একটু চিন্তা করিলেই ভাহা হৃদয়ক্সম হয়।

প্রত্যেক ষ্টেশনে থামিয়াও গাড়ী গন্তব্যস্থলে পৌছে, আবার বিরতি
না দিয়া সরাসরিও কোন গাড়ী গন্তব্যস্থলে উপনীত হয়। উত্তার এবং
অবভারের পথে অনেকের দৃষ্টি আচ্ছন হইয়া পড়ে; এই জন্মই সভা
ভাবকেও অনেকে অখীকার করিয়া বসেন। আধিকারিকপুরুষের
দৃষ্টি কিন্তু সর্বানাই অচ্ছ—নির্দ্দল কাজেই সকল তার বা ভাবস্থপংই
তাঁহাদের নিকট সমুজ্জন। ভাবজ্ঞগৎ হইল অসমূর্দ্ধ প্রেমরসের লীলাভূমি।
নিগুণ ব্রহ্ম নহে, এখানে সবিশেষ সচিদানন্দঘনবিগ্রহ পুরুষোত্তম
ভগবান্ রহিয়াছেন। ভাবজগতে কোন ভাবই বিসজ্জিত হয়ানা।
এখানে পূর্ণভার রাজ্য। চিল্লয় আনন্দরসে সকলেই এখানে ডগমগ।
প্রত্যাধান নাই, বিস্ক্রেন নাই, উপেক্ষা নাই, অখীকৃতি নাই, বিরাগ
নাই, দ্বুণা নাই, ভুচ্ছবোধ নাই—এইরপ এক অভুত রাজ্য এই

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

0,6

ভাবলোক। ভাবজগতে আদিয়া সকলেই পূর্ণতা লাভ করে। বাহাকে ভগবান্ যে ভাব দিয়াছেন, ভাবজগতে আদিয়া সেই ভাবই পূষ্ট হয়, এখানে হেয়-উপাদেয় বৃদ্ধি নাই। এই রাজ্যের সবই ভাল।

ভাবজগৎ নিশুণি সাধকেরও বিশ্রামন্থন, আবার জগদাসীরও পুণা তীর্বভূমি। এই রাজ্যে সন্মাসীরই একমাত্র অধিকার নহে, জগদাসী সংসারীরও অধিকার আছে। ভাবলোক না থাকিলে মানুষ শুকাইয়া মরিয়া যাইত। এই মার্গ পুষ্টিমার্গ। ভাবজগতে উপবাসের নিরস শুক্ষভা বা কুচ্ছু তার স্থান নাই। এই রাজ্যের অধীশ্বর ভাবগ্রাহী। ভাব থাকিলেই হইল, ভাবেরই হাট এই ভাবরাজ্য। ভগবানের স্পষ্টকে বার্থ করিবার প্রকৃতিবিক্ষম আইনের শাসন এখানে অচল। ভাবসরোবরের ভাবকমল দর্শনে সকলেরই নয়ন-মন এখানে সার্থক—অনর্থক শব্দ এখানে অব্যবহার্য্য।

চেতনাকে আছেয় করিয়াও অর্থাৎ অক্সানরন্তিতেও একপ্রকার আনন্দের আম্বাদন লাভ হয়, কিন্তু আদিতাবর্ণ পুরুষকে জানিয়াও সাধকের প্রাণে অফুরস্ত আনন্দ দেখা দেয়। না জানার আনন্দ অপেক্ষা, জানার আনন্দ বেশী। চেতনার আছেয় অবস্থা কোন কোন সাধকের মধ্যে দেখি; কিন্তু আধিকারিক পুরুষের চেতনায় আছেয়-ভাব নাই। নেশা তাঁহাদেরও হয়; কিন্তু কোন নেশাতেই তাঁহাদের চেতনায় বিল্প্তিবা আছয়-ভাব পরিলক্ষিত হয় না! আধিকারিক মহাপুরুষের নেশা আছে; কিন্তু নেশা তাঁহাদের স্ববশে। নেশা করিয়া অবশ হইয়া পড়েন না তাঁহায়া কথনও! অবৈতের নেশাকেও তাঁহায়া জয় করিয়া বিসয়া আছেন! আধিকারিকপুরুষের হয়ম করায়, পরিপাক করায় শক্তি অসাধায়ণ।

ভাবলোকে বৃত্তিনিরোধের ভয় নাই, বৃত্তির অসুশীলনে বৃত্তি এখানে

পরিপৃষ্টিই লাভ করে ! ভালবাদা-বৃত্তি জীবের মজ্জাগত অথচ তাহাকে বিদি বলি, তুমি কাহাকেও ভালবাদিতে পারিবে না—ইহা কি তাহার পক্ষে অসহ্য শান্তি নহে ? ভারজগতে কোন শান্তিবিধান নাই, এখানে আছে চিত্তবৃত্তির অবাধ যাণীনতা। প্ররোগস্থল—স্বন্ধ পুরুষোত্তম ভগবান্। বৃত্তি এখানে বৃত্তির চরম লক্ষ্যকে পাইরা প্রশান্ত হইরা পড়ে। সব বৃত্তিরই লক্ষ্য এখানে ভগবান্; স্বত্রাং দান্ত, সথ্য, বাৎদল্য, মধুর—সব বৃত্তিই এখানে দার্থক। ভগবানের স্টেতে নির্থকের স্থান নাই।

বাস্তবজগতে বাহা কল্পনা, ভাবজগতে তাহাই মূর্ত্ত! ভাবজগতে অপরূপ মৃত্তির সামা সংখ্যা নাই। অমুর্ত্তের স্থান ভাবজগতে নাই। রূপের জগৎ—স্বরূপের জগৎ হইল ভাবজগৎ। এই জগতে অব্যক্তের সাধনার সমাধি আনিতে হয় না, এখানে রূপ দেখিয়াই চিত্ত সমাধিস্থ হইয়া পড়ে। অরূপের চিন্তার স্থান ভাবজগতে নাই। তৃইটি নয়ন মেলিয়াই এখানে অপরূপকে দেখা বায়। ভাবজগতের সবই স্কর্মর, সবই পবিত্র, সবই নির্ম্মলা! বড় একটা আশার বাণী ভনাইয়াছেন আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ—"প্রাক্তত ভাবই ক্রমশঃ বিশুরু হইতে হাবজগতে আসিয়া উপস্থিত হয়। অপরিষ্কৃত জলই ক্রমশঃ পানীয় জলে রূপান্তরিত হয়। ভাবজগতে প্রাকৃত কামই প্রেমে রূপান্তরিত হয়। এখানে আনক্র উপভিত্ত হয় ভাবে ভাবে হয় মিলন। ভাবে দ্বারাই কায়াও গঠিত এখানে।"

গুণের উৎকর্ষ দারাই ভাষজগৎ খুলিরা যায়। এখানে গুণাতীত হওয়ার কোন প্রশ্নই আদে না। গুণাতীতের সাধনা, নিগুণের সাধনা, সন্মাসীর পক্ষে; গৃহত্যাগীর পক্ষে তাহা সম্ভব হইলেও, গৃহীর পক্ষে এই সাধনা স্বভাব মুকুল নহে। গৃহীর পক্ষে গুণের উৎকর্ষ সাধনই স্বভাব- অমুক্ল। ভাবলোকে গুণের উৎকর্ষই সাধিত হইরা থাকে। নি গুণের জন্ম পৃথক্ আভরজনক সাধনার প্রয়োজন হর না। গুদ্ধসন্তভূমি হইতে ইচ্ছা করিলে নিগুলি ভূমিতেও যাওয়া যার। সগুণব্রহ্ম, নিগুলবুদ্ধ মধ্যস্থল ভাবলোক হইতে ত্ইদিকেই যাত্রাপথ আছে। আর্ত্তি-মনার্ত্তি বেদিকে ইচ্ছা সেই দিকেই এই সদম হল হইতে, তীর্থবাত্রা করিতে পারা যার। ভাবলোকে এইটুকুই বিশেষ হ্ববিধা! ভাবলোক হইতে সংস্থাবজমুকুল পথে যাইতে কোন অম্ববিধা নাই।

গুণাতীত ভূমির ধারণা, সকলের পক্ষে সন্তবপর নহে; কিন্তু প্রপ্রাক্ত ভাবলোক বা নিত্যলোকের কল্পনা সকলেই করিতে পারে। আধিকারিকপুরুষের এই আবিদ্ধার অর্থাং ভাবলোকের সন্ধান সকল প্রাক্তজ্ঞীবের প্রাণেই পরম আশা-ভরসা জাগ্রত করিয়া তুলে। ভাবের উৎকর্ষ বিচার করিতে করিতে, উৎকর্ষের চরম পরিণতি যেখানে ঘটিয়াছে, ভাহার নামই ভাবলোক। ভাবলোকে কল্পনাক্ষে পূর্ণ স্বাধীনতা দেওয়া হইয়াছে। কোন সম্বোচ নাই, কোন হিধা নাই, কোন ইতগুতা নাই এখানে। মাধুর্য্যের ক্ষেত্রে এখর্য্যের ভাব আসিলেই ভাব সেধানে লজ্জাবতী লতার ন্যায় মৃদ্রিত-নিমীলিত হইয়া পড়ে। ভাবজগতে সম্বোচ-হিধার কোন স্থান নাই। মাধুর্য্যরসে পরিপূর্ণ এই ভাবলোক। পুরুষোত্তম্ ভগবানের ঘারকালীলাকে বলা ইইয়াছে পূর্ণ, মথুরালীলাকে পূর্ণতর এবং গোকুল বা কুদাবন-লালাকে পূর্ণতম। ভাবের চরম মাধুর্য্যমণ্ডিত পরিণতি ঘটিয়াছে— শ্রীবৃন্ধাবনে।

'জ্ঞানচক্রে' প্রদর্শিত হইরাছে সহস্রার পথে নিগুণব্রন্ধেও কোন কোন সাধক বিলীন হইরা যান, আবার সহস্রারে গেলে কোন কোন মহাত্মার নিকট ভাবলোকও ফুটিয়া উঠে। নির্বাণভূমি হইতেই আধিকারিক- পুরুষ অনির্বাণজ্যোতি লইরা ফিরিয়া আসেন। স্বরপাবস্থিত পুরুষের মধ্যে শক্তির নিমেষও দেখা যায়, আবার উরেষ্ড দেখা যায়। উরেষের প্রথম পর্বেই পাই শুরুসন্তকে। নিগুর্ব-সগুণের মধ্যে সেতৃ হইল—শুরুসন্ত । এই শুরুসন্ত ভূমি হইতে নিগুর্বার—বিনাশের রাজ্যেও ষাওয়া যায়, আবার সম্ভূতির রাজ্যেও ফিরিয়া আসা যায়। শুরুসন্ত একদিকে লোকোত্তর আবার অন্তদিকে লোক-সংশ্রবাত্মক। প্রাক্ত-জগতে মিশিয়া পুরুষোত্তমই আবার সকলকে ভাবলোকে—সন্তশুরুভ্মিতে আকর্ষণ করিয়া আনেন। ভাবলোকের পুরুষোত্তম সকলের প্রাণেই আশার সঞ্চার করেন। আধিকারিকপুরুষ নিগমানক ভাবলোকের আদর্শকে সন্ত্রাসীসম্প্রদায়ের মধ্যেও সঞ্চারিত করিয়া নির্বাণের বিষাদ ভাবকে সম্পূর্ণভাবে মাধুর্যামণ্ডিত করিয়া ভূলিয়াছেন।

অধ্যাত্মনাধনায় বিবেক অপরিহার্য্য হইলেও, সাধনার চরম পরিণতিতে প্রত্যাধ্যানের হলে দেখা দের আপ্যায়ন! বৃত্তির বিনাশ বা নিরোধ অপেক্ষা, রৃত্তির রূপান্তর অধ্যাত্ম-জগতে যুক্তিপূর্ণ সম্পূর্ণাঙ্গ পহা! ভাবলোকে বৃত্তির বিনাশ হয় না, ঘটে বৃত্তির রূপান্তর। কামই ভাবজগতে আদিয়া প্রেমে রূপান্তরিত হয়। রূপান্তরের সাধনার জন্তই ভাবলোকের প্রয়োজন আছে। নিরোধ-সাধনায় রূপান্তরের চেষ্টা অপেক্ষা, প্রত্যাখ্যানের ভাবই প্রবল। প্রাক্তমানবই যে, অতিপ্রাক্ত মানবে রূপান্তরিত হইতে পারে, ভাবলোকের আদর্শ প্রাণে সেই ভরসাই জাগরিত করিয়া তোলে। আধিকারিকপুক্ষ নিসমানন্দ এই ভাবজগতের সাধনাকে দাম্পত্যজীবনেও প্রয়োগ করিতে চাহিয়াছিলেন। স্বামী-জ্রীর ভালবাসার মধ্যে সেই অপ্রাক্ত জগতের ভাবই নামিয়া আসিয়াছে! স্রী স্বামীর মধ্যে ভগবান্তে এবং স্বামী স্ত্রীর মধ্যে হ্লাদিনী শক্তিকেই আস্বাদন করে। স্ত্রী স্বামীকে ধ্বমন প্রাণ উন্বাড়িয়া ভালবাসে, সেবা

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

করে এমন আর দেখা যায় না। এই জন্মই মধুরভাব বা রতি সর্বাপেক। দাম্পত্যপ্রণয় নামিয়া আসিয়াছে ভাবলোকের পুরুষোত্তম শ্রীকৃষ্ণ এবং শ্রীরাধা হইতেই। এই জন্মই জ্ঞানচক্রে আধিকারিকপুক্ষ নিগমানন্দ রাধাক্তফের যুগল ছবিকে অহ্নিত করিয়াছেন। আর এই যুগলমূর্ত্তি প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন, নিও ণ-সগুণের মধ্যস্থল ভাবলোকে। এই ভাবলোকের দিবাদীলাই প্রাক্ত-জগতে স্বামী-স্ত্রীর মধ্যে গাল্ম-প্রকাশ করিয়াছে। ভালবাসা বৃত্তি দিয়া অথিলরশামৃত ভগবান্কে কি করিয়া আধাদন করা যায়, ভাবলোকে আমরা তাহারই স্কুম্পট ছবি দেখি। আর দেই ছবিরই প্রতিরূপ দেখি প্রাকৃত জগতের দাম্পতা-শীলায়। 'ভাবের সাধনা' সম্পর্কে পৃথক্ অধ্যায়ে আলোচনা করিব, স্থভরাং এইথানেই ভাহার উপদংহার করিলাম। নিগুণ-সগুণের মধ্যস্থলে মধ্যমণি বা উজ্জলনীলমণিরূপে যিনি বিরাজিত-সেই পুরুষোত্তমকে দণ্ডণও বলিতে পারি, নিগুণিও বলিতে পারি, আবার স্তুণ-নিপ্ত ণের অতীত পুরুষোত্তমণ্ড বলিতে পারি। অব্যক্ত মানে, তিনি ব্যক্ত নহেন এমন নহে। ব্যক্তজগং ছাড়াও, অব্যক্ত জগতেও তাঁহার ব্যাপ্তি রহিয়াছে। নিরোধের সংস্কার যাঁহাদের প্রবল, একমাত্র তাঁহারাই এই নিত্যানন্দময় ভাবলোক ছাড়িয়া তুরীয়লোকে যাইতে ব্যগ্র। আচার্য্য শঙ্কর মুথে না বলিলেও, আনন্দলহরীতে ভাবজগতেরই সন্ধান দিয়াছেন। নির্বিশেষের পূজারী ষিনি, তাঁহার ভিতরেও আনন্দ-नहती (पिश्वा आमता म्य ट्रेश गारे। आनमनहती ध्वेकांन कतिश স্গুণপ্রদা বা মহাশক্তির লীলাকেই প্রকারান্তরে তিনি স্বীকার করিয়া লইয়াছেন। কিন্তু শঙ্করের দার্শনিক-প্রতিভায় আমরা এতই মৃগ্ধ যে, তাঁহার হাণয় পানে একবারও আমরা তাকাই না। ভাকাইলে বুঝিতাম, এত বড় অনুকল্পামূর্ত্তি বড় দেখা যায় না। দার্শনিকেরও

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

60

ফারম আছে। বিচারশক্তি থাকিলেই মান্ত্র হাদয়হীন হয় না। তবে
আচার্য্য শক্ষর আসিয়াছিলেন, সয়াসীসমান্ত গঠন করিতে; কাজেই
ভাগবৈরাগাের কথাই তাঁহাকে বেশী বলিতে হইয়াছে। সংসার বা
সমাজের ভিতর দিয়াও অধ্যাত্মচেতনার বিকাশ হয়। এই বিকাশের
প্রতি শক্ষর বিশেষ লক্ষ্য আরোপ করেন নাই। ভাবজগতের কোন
স্বীকৃতি না দিলেও, আচার্য্য শক্ষরের হাদয়ে বে ভাবলহরী দেখি,
ভাহাতে তিনি যে ভাবজগতের কথা জানিতেন না. ভাহা বলা চলে না
কিছুতেই। সদমন্ত্রল দিয়াই যখন নির্ম্বাণে বাওয়ার পথ, তথন আচার্য্য
শক্ষর সেই পথ সম্পর্কে অনভিজ্ঞ ছিলেন—ইছা বলা কি সঙ্গত ?

আধিকারিকপুক্ষ নিগমানন নির্বিকর সমাধিতে অক্ষরব্রের উপলব্ধি লাভ করিয়াছিলেন; কিন্তু লালাত্মগৎ সম্পর্কে তাঁহার প্রাণেছিল অনির্বাণ পিপাসা। সেই জগুই অনাবৃত্তির পথ ছাড়িয়া, তিনি আবার আবৃত্তির পথে ফিরিয়া আসিতে বাধ্য হন। এপার-ওপার ত্ইদিকেই ছিল তাঁহার দৃষ্টি সম্প্রসারিত। নিত্য এবং লীলা যুগপৎ এই বুগল-তত্ত্বে তিনি প্রতিষ্ঠিত ছিলেন। অবৈতেই তিনি প্রতিষ্ঠা লাভ করেন নাই, বৈতরাজ্যের অহুভ্তিও ছিল তাঁহার মাঝে সমুজ্জন।

যে সিঁ জি অভিক্রম করিয়া ছাদে উঠা বায়, সেই সিঁ জি দিয়াই আবার অবতরণও করা সম্ভবপর। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ ছিলেন আরোহ-অবরোহক্রমে সম্পূর্ণ অভিজ্ঞ। নির্মিকর সমাধিতে বিনি মগ্ন থাকিতে পারিতেন, তিনিই আবার লীলাজগতেও প্রত্যাবর্ত্তনে সক্ষম ছিলেন। ভাবলোকের প্রতিষ্ঠা করিয়া জগতের সঙ্গে বেমন তিনি সংস্রব রাখিয়াছিলেন, তেমনি সকল সংস্রবশৃক্ত নিগুণভূমিকেও অঙ্গুলিনির্দ্ধেশ তিনি প্রদর্শন করিতেন। সমাধিত্ব বোগীরূপে বিমৃক্তচেতনায় বেমন তাঁহাকে দেখিয়াছি নিমজ্জিত, তেমনি সমাধির

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন

সংস্কার লইয়া আবার তাঁহার ব্যুখান-দশাও দেখিয়াছি সহদ্ব ভাবেই। পরিপাক করিবার ক্ষমতা ছিল তাঁহার অদীম। আধিকারিকপুরুষ নিগ্যানন্দ বলিতেন—"ব্ৰহ্ম, আত্মা, ভগবান—এই তত্ত্ত্বে যুগণৎ আমি প্রতিষ্ঠিত।" এইখানেই তাঁহার অর্থাৎ আধিকারিক পুরুষের অসাধারণত্ব। ব্রহ্মরূপে বিনি, আত্মারূপেও তিনি, আবার পুরুষোত্তমরূপেও তিনি। ষিনি বিখোত্তীৰ্ণ, তিনিই বিখগত, আবার তিনিই আত্মগত। নিগুণ-সগুণ এবং ভাবলোক –এই ত্রিবিধরাজ্যেই আধিকারিকপুরুষের অবাধ গতাগতি। ব্রহ্ম কি করিয়া জীব্সগৎরূপে পরিণমিত হইলেন, আবার জীবজগৎ কি করিয়া ব্রহ্মন্নপে অধিষ্টিত হইল, নিরপেক্ষভাবে আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ তাহার অপূর্ব্ব বর্ণনা প্রদান করিয়াছেন! বিবর্ত্তবাদীরূপে জগৎকে তিনি মিথাা বা মায়া বলিয়া উড়াইয়াও দেন নাই, আবার ব্রহ্ম জীবজগৎরণে পরিণত হইয়া নিঃশেষও হইয়া ষান নাই—ইহাই ছিল তাঁহার স্নচিন্তিত অভিমত। জগংরূপেও তিনি, জগদতীতরপেও তিনি। মধ্যস্থলে মনোরম ভাবলোক। সর্বাবগাহী চেতনায় বেমন ছিলেন প্রতিষ্টিত তিনি, তেমনি সর্বাতিশয়ী চেতনাতেও ছিলেন তিনি অধিষ্ঠিত। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের ইহাই স্বরূপপরিচয়।

**७**३

# আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের সহজাবস্থা

আধিকারিকপুরুষের জাগ্রৎসমাধি বা সহজ-সমাধি! ভাঁহাদের সমাধিতে ক্রমের অপেকা থাকে না! সাধারণতঃ সংঘদপথে অধীৎ ধারণা, ধ্যানের পর সমাধি আদে, কিম্বা শ্রন্ধা, বীর্য্য, স্মৃতি, সমাধি, প্রজ্ঞাপূর্বক অসম্প্রজ্ঞাতসমাধি লাভ হইয়া থাকে; কিন্তু আধিকারিক-পুরুষের বেলায় এই নিয়ম অনুসরণ না করিয়াও সমাধি হয়। সমাধি হইতে ষোগীর 'ব্যুত্থান' হয় অর্থাৎ চেতন। আবার, প্রাক্তদেহে কিরিয়া আসে। সমাধি এবং বাুখানকে আমরা চেতনার হুইটি মেরু বা প্রান্তদেশ বলিয়া মনে করি। আধিকারিকপুরুবের সমাধি এবং ব্যুখানে কোন তফাৎ নাই। জাগিয়াও তিনি ঘুমাইতে পারেন, আবার ঘুমের অবস্থাতেও জাগির। থাকিতে পারেন। আধিকারিকপুরুষের হয় যোগনিতা। তাঁহারা অষুপ্তিরও জ্ঞা। জাগ্রতে ভ তাঁহাদের চেতনা আচ্ছনই হয় না, এমন কি নিদ্রিত অবস্থায়ও চেতনা সমুজ্জন থাকে। ঘুমের মধ্যেও তাঁহারা জাগিয়া থাকিতে পারেন। স্ববৃত্তির মধ্য দিয়া লোকোত্তরচেতনার সঙ্গে অনায়াসে তাঁহারা সংযোগভাপন করিতে পারেন। ঘুমের মধ্যেও আধিকারিকপুরুষের ব্রহ্মাকারাবৃত্তির অমুবৃত্তি চলিতে থাকে। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন বলিতেন — ঘুমাইয়া আছি, না জাগিয়া আছি, অনেক সময় আমার এই পার্থক্যজ্ঞানই থাকিত না।' জাগ্রতের অপেক্ষা অষ্থ্রির মধ্য দিয়া জগংকে তাঁহারা আরও ভাল করিয়া উপলব্ধি করেন। জাগ্রতে এবং ঘূমে কোন বিরোধ

### .

#### वाधिकादिकशूक्य वैनिशंगानन

থাকে না তথন। একাকার অবস্থা আসিয়া যায়। নিজা এবং জাগরণ—
আমাদের নিকট ত্ইটাই পৃথক্ অবস্থা; কিন্তু আধিকারি কপুরুষের
নিকট ত্ই-ই এক! প্রাকৃতজীবের চেতনা ঘুমে আচ্ছর হইয়া পড়ে,
আর আধিকারিকপুরুষের চেতনা ঘুমে আরও উজ্জ্বল হইয়া ওঠে।
প্রপঞ্চের উপশ্যে চিদ্বৃত্তি স্থনির্মান হইয়া দেখা দেয়।

পূর্ণাবৈতজ্ঞানের পর আসে সহজাবস্থা। তথন সাদাচোথেই
অর্থাৎ চক্ মেলিয়াই ব্রন্মের উপলব্ধি হয় 'তত্ত ভাসা সর্বমিদং বিভাতি।'
আবৃত্তচক্ হওয়ার কোন প্রয়োজন করে না। সমাধির পরিপাকে এই
সহজ্ঞ অবস্থা আসে আধিকারিকপুরুষদের। সমাধি পরিপাকে সমাধির
মধ্যেই বার্থান হয় তাহাদের! অর্থাৎ ব্যথান অবস্থায় সমাধির নেশা
ছুটিয়া যায় না। সংখ্যা বাতিবেকেই আধিকারিকপুরুষের সহজ্পমাধি
আপনি আসিয়া যায়।

পরলোকগত এক শিশ্যেব প্রতাক্ষ উপস্থিতিতে আধিকারিকপুরুষ আনাদের লক্ষ্য করিয়া একদিন বলিয়াছিলেন — তোমাদের পরলোকগত গুরুতাই তোমাদেরই সন্নিকটে দাঁড়াইয়া আমার উপদেশ শুনিভেছে। আমরা বলিলাম, কৈ আমরা ত ভাহা দেখিতেছি না। উত্তরে আধিকারিকপুরুষ বলিয়াছিলেন, "একদিন ভোমরাও আমার মত দেখিতে পাইবে। ভোমরা কি মনে কর এর জন্ম আমাকে সমাধিস্থ হইতে হয়? মোটেই না, আমি সাদাচোথেই ভাহাদের প্রত্যক্ষ উপস্থিতি দর্শন করি।" ইহার নামই সহজ্বন্ধ। যেখানে বিভিত্ন, যেশুবি বিশ্বেন, আধিকারিকপুরুষ নিগমানক্ষ সেখান ইইতেই পরলোক, প্রত্যক্ষের মত দর্শন করিতে পারিতেন। এমন কি, স্ক্ষণরীর বা লিক্ষণরীরের অবস্থিতিস্থানের কথা পর্যান্ত আধিকারিকপুরুষ নিগমানক্ষ বিশ্বা দিতে পারিতেন। ইহলোকে এবং লোকলোকান্তরে

ভাঁহার দৃষ্টি ছিল সম্প্রসারিত—অব্যাহত। আধিকারিকপুরুষের লোকান্তরের অর্থাৎ পরলোকের জ্ঞান সম্পর্কে পৃথক্ অধ্যায়ে আলোচনা করিব।

व्याधिकात्रिकभूक्ष्यापत्र मार्था । किन्न व्याधिकात्रिकशूक्ष्य निशमानात्मत्र এই সহজাবস্থা लाख हरेबाहिल। लोकिकनीनांत्र এই जाधिकातिकभूक्ष, अमन महस्र डाटन हिन्छन त्य ; ধরা না দিলে, তাঁহাকে সাধারণ একজন মামুষের মতই মনে হইত। জীবসুক মহাপুরুষদের সহজ্জলবস্থায় তাঁহাদিপকে চিনিবার কোন উপায় থাকে না। কাঠিয়া বাবাজী একজন ব্ৰহ্মক্ত মহাপুৰুষ ছিলেন; কিন্তু পথের ধারে বগিয়া তিনি পয়সা ভিক্ষা করিতেন। পয়সা পাইলে খুদী হইতেন, আর পরদা না দিলে ষা' তা' গালিবর্ষণ করিতেন। व अञ्चलानी, जवह बन्नाकान मण्युर्गाद शोधन दाविद्रा हिन्छन। অহুরপভাবে এত অলৌকিক ক্ষমতা বা বিভৃতিকেও আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ গোপন করিয়া চলিতেন। হজম করিতে করিতে অলৌকিক ক্ষমতাও তিনি হজম করিয়া ফেলিয়াছিলেন। আশ্চর্যা ছিল তাঁহার পরিপাক বা হজমকরার ক্ষমতা। আমরা স্বচক্ষে দেখিয়াছি, সম্ব্যার পর তিনি ভাঙের গুলি খাইতেন। যে পরিমাণ ভাঙ তিনি খাইতেন, সাধারণের পক্ষে তাহা হন্ত্রম করা অসম্ভব। এই পরিমাণে ভাঙ থাইলে মন্তিক বিকৃত হওয়ার কথা; অথচ ভাঙ খাইয়া তিনি সম্পূর্ণ পাভাবিক অবস্থায় শিয়ভক্তদের মুন্দর মুন্দর উপদেশ দিতেন। নেশাকে তিনি হজম করিয়া ফেলিয়াছিলেন। এতথানি ক্ষমতাসম্পদ্ধ সমর্থ व्याधिकात्रिकशुक्रव हिल्लन जिनि । व्यद्वेडखानरक, निर्द्विकन्न नमाधिरके । ভিনি আঁচলে বান্ধিয়া ফেলিয়াছিলেন। কোন ভড়ং ছিল না ভাঁহার। সমাধি অবস্থাকেও তিনি সম্পূৰ্ণ আয়তে আনিয়া ফেলিয়াছিলেন। লোক-

#### वाधिकातिकशुक्ष खीनिशमानन

সংগ্রহের জন্ম কোন অলোকিক ক্ষমতাও শেষে তিনি প্রদর্শন করিতেন না। সহজভাবে তিনি ছিলেন পূর্ণপ্রতিষ্ঠ। ছরারোগ্য ব্যাধির জালা হইতে অনেককে তিনি মৃক্ত করিয়াছিলেন, ঔষধপত্র বা তাবিজ্করচ দিয়া। পরিশেষে তিনি লোকের এইরপ উপকার করাকেও সম্পূর্ণ ত্যাগ করিয়াছিলেন। রোগমুক্তির জন্ম তাঁহার নিকট কেহ আদিলে বলিতেন—"ডাক্তারের কাছে যাও।" প্রকৃতির বিরুদ্ধাচরণ হইতে তিনি সম্পূর্ণভাবে বিরত হইয়াছিলেন। অলোকিক ক্ষমতার পূর্ণ অধিকারী হইয়া, সেই ক্ষমতাকে আবার সম্পূর্ণভাবে বিসর্জন দেওয়া বাহার তাহার কাজ নহে।

শক্তিনাধনার সাধকের ভক্তভাব, ঈশ্বরভাব ও শিবভাব তিনটিরই
বিকাশ হয়। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের মধ্যে আমরা তিনটি
ভাবই দেখিয়াছি। সর্বশেষে ভোলানাথ শিবের মত আগুতোর হইয়া
গিয়াছিলেন তিনি। অলৌকিকশক্তির আয়ত্তীকরণ ও যথেচ্ছ
ক্ষেপণ—আমরা তাঁহার জীবনে দেখিয়াছি। পরিশেষে বিভৃতি এবং
শক্তির উর্দ্ধে প্রতিষ্টিতরূপেও তাঁহাকে দেখিয়াছি। অসাধারণ ক্ষমতা
আয়ত্ত করিয়াও তিনি সব বিভৃতি জলে বিসর্জন দিয়া সহজ মান্ত্রে
পরিণত হইয়াছিলেন। আধিকারিকপুরুষকে পরিণামে আমরা দরদী বদ্ধ,
সথা, অভিভাবক এবং আত্মীয়রূপেই পাইয়াছিলাম। অলৌকিকত্বের
লেশাভাসও তিনি রাখেন নাই। এত সহজ অবস্থায় তিনি আমাদের
সঙ্গে মিশিয়া গিয়াছিলেন।

সহজাবস্থার আমরা আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দকে বিশেষ কোন অষ্ট্রান, প্রক্রিয়া বা আচার অবলঘন করিয়া থাকিতে দেখি নাই। আজীবন আচার রক্ষা করিয়া চলেন, এমন আচারীসাধুও আমরা দেখি; কিন্তু আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ ছিলেন সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র। সহজভাবে

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

50

থাকিলেও, মাহুষ তাঁহার নিকট সহজে আরুষ্ট হইরা পড়িত। অনৌবিক ক্ষমতা দেখাইবার জ্বন্স, অনৌকিক বেশধারণের প্রয়েজনীয়তা আর তাঁহার ছিল না। অত্যন্ত সহজ্ঞতাবে তিনি আমাদের সঙ্গে মিশিতেন। সমাধিস্থ পুক্ষর আমাদের স্থাথ-তৃঃথে, ব্যথার-বেদনার কাঁদিয়া আকুল হইতেন। আমাদের স্থাথ-তৃঃথে তিনি সর্বাক্ষেত্রে নিজেকে অংশভাগী করিতেন। আধিকারিকপুরুষের এই সহজ্ঞ অবস্থা বাস্তবিক্ট চিরম্মরণীর।

এমন অনেক মহাত্মাকে দেখিয়াছি, বাঁহারা বলিতেন—"ঠাকুরবরে না গেলে, সংবম না করিলে, ইষ্টদেবতাকে স্মরণ না করিলে কিছু বলিতে পারিব না।" কিন্তু আধিকারিকপুরুষ নিগমানল সহজাবদ্বায় থাকিয়াই সব বলিয়া দিতে পারিতেন। দৃষ্টি একাগ্র করিবার জন্ম এমন কি জ্র-কুঞ্চন করিতেও তাঁহাকে দেখি নাই। সহজাবদ্বায় অবস্থান করিয়াও তিনি পারাপারের থবর বলিতে পারিতেন। ব্রহ্ম, আত্মা, ভগবানের যে সহজ্ব মামুষরূপে পরিণতি সম্ভব, আধিকারিকপুরুষ নিগমানলকে দেখিয়া আমরা তাহা কিঞ্চিং উপলব্ধি করিতে সমর্থ হইয়াছি। ব্রহ্ম বদি জীবজ্ঞগৎ হইতে পারেন, তবে ব্রহ্মজ্ঞানীই বা কেন সহজ্ব মামুষরূপে পরিণত হইতে পারিবেন না! পূর্ণক্ষমতা লাভ করিয়াও এমন নির্বিকার উদাসীন হওয়া একমাত্র আধিকারিকপুরুষের পক্ষেই সম্ভবপর!

পরিপ্রাক্তক অবস্থার বখন তিনি সাধারণ মান্তবের মত চলিতেন, তখন নিজেই তিনি পরিচর দিতেন—"আমি একজন সাহিত্যিক, আমি একজন লেখক ইত্যাদি।" সহজ পরিচরলাভেও জিজ্ঞান্তর মন অনেক ক্ষেত্রে তৃপ্ত না হইরা বলিরাই বসিত, 'না, ইনি একজন মহাপুরুষ হইবেন।' সহজঅবস্থার ধারেই সর্বাদা তাঁহার লোকোত্তরভাবও সহচররূপে অবস্থান করিত। ভগবৎবিভৃতিসম্পন্ন আধিকারিকপুরুষের সহজাবস্থা আরও বেশী স্কলর। এই জ্যুই একজারগায় তাঁহাকে দেখিরা

এक्জन महाक्रन विवाहित्तन-"माधु कीवत्न व्यत्नक्रे त्रिश्वाहि ; किक्ष এমন ভক্ত সাধু বড় চোথে পড়ে না।" সকল দিক্ দিয়া এইরপ দর্শনধারী ভजनाधु वाखिविक हे वित्रण। ভগবান চিत्रञ्चलंत ; विख गान्स्यत मस्या काँहात रमोन्पर्व। जात्र अत्मी। जनवान् माल्य हरेल त्यमन काँहात गांधूर्धा-त्मोन्दर्ग जांत्र वार्षः ; राज्यनि जात्नो किक भक्तिम्भन गराभूक्ष সহজ্মানুষে পরিণত হইলে তাঁহার শোভা যেন আরও বিশেষভাবে वर्षिण हत्र। जात्राहक्तम जालका, जवत्ताहक्तमत माधुर्या वास्विकहे বেশী। সাধক দেখিয়াছি, সিদ্ধ মহাত্মা দেখিয়াছি; কিন্তু সহজ্ঞ সবস্থায় मिन्नगश्राभुक्ष प्रथिवाण्टि थ्वरे कम । आधिकातिकभूक्ष निगमानम व्यवस्त्राह्जरम् व्यागारम्त गर्धा महक माञ्चकर्ण ध्वा पियाहिर्लन। विषयान पहें। वाश्विम वार्यातिक जगरा यथार्यागा जारव नकत्वत नरम मश्यक राज्यात आधिकात्रिकशूक्तरात शाक्य मखन । अवजीवान माधक-অবস্থা, সিদ্ধঅবস্থা এবং সহজ অবস্থা—এই অবস্থাত্তয়ের সমাবেশ বড় একটা। দেখিতে পাওয়া যায় না। এমনও দেখি, অতীন্দ্রিয়চেভনায় কোন কোন মছাপুরুষ এত গভীরভাবে নিমজ্জিত হইয়া গেলেন যে, বাহুজগতের সঙ্গে আর তাঁহার কোন সংস্রবই থাকিল না। কিন্তু ভিতর-বাহির এক. আধিকারিক মহাপুরুষের মধ্যেই তাহা পরিলক্ষিত হয়। সর্বজ্ঞের निक्ठे व्यवाद्य मकत्वत्र रमनारम्या मस्रवभत्र इत्र এইজग्र रा, जिनि সর্বজ্ঞতাকেও হজম বা পরিপাক করিয়া ফেলেন। কাজেই আমি যদি অন্তকেও আমার মতই মনে করিতে পারি, তবে আর ভয়-সফোচই বা থাকিবে কেন ? আধিকারিকপুরুষ এত সহজাবস্থা প্রাপ্ত হইয়াছিলেন र्य, त्कर छांदारक वावा चिन्ना छाकिछ, त्कर वसू चिन्ना, त्कर मथा वित्रा वर्षा १ त्य यात्रा जाविया थुमी हहेज, जाहात्क जिनि त्महेक्रभ প্রশ্রম্য দিতেন। সকলকে অবাধ স্বাধীনতা প্রদান করিলেও, সকলের

### वाधिकात्रिकभूक्ष निश्रमानत्मत्र महकावश्रा

49

চিত্তই ভালবাসায় সর্বাদ। তাঁহার নিকট আনত হইয়া থাকিত।
আধিকারিকপুক্ষ নিগমানন প্রকটনীলার শেষ অধ্যায়ে প্রায়ই
বলিতেন—'আমি চাই আমাকে মাছ্যভাবে সকলে ভালবাস্থক।
উপাধি এবং বিশেষণমণ্ডিত হইয়া সকলের নিকট হইতে দ্রে সিংহাসনে
বিসয়া রাজত্ব করা অপেক্ষা সকলের সঙ্গে আপনভাবে মিলিয়া-মিশিয়া
থাকাই আমার প্রাণের অভিলাষ।"

সহজ অবস্থায় আধিকারিকপ্রধের প্রাণের আকৃতি বেন আরও স্মুম্পাষ্ট হইয়া উঠিয়াছিল। ধ্যানের ভগবান্কে প্রত্যক্ষ করিয়াও অবশেবে আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ তাঁহার শিখ্যভক্তদের লক্ষ্য করিয়া <mark>বলিতেন—"তোরাই ত আমার ভগবান্।" এই প্রত্যয়ের ভিতর দিয়া</mark> সাধনপরিপাকে সহজভাবই প্রকটিত। কল্পনার ঈশর অপেকা, চোখের সম্মূথে বাস্তব-ভগবানের চলাফেরাই তাঁহাকে বেশী আরুষ্ট করিত। সহজাবস্থার ইহাই শেষ পরিণতি। সাদাচোথেই আশে-পাশে ভগবান্কে চলাফিরা করিতে দেখা বার। 'বছরূপে সমুথে ভোমার ছাড়ি কোথা খুँ জিছ ' स्थव'— अधाचार हा वेहा है हित्र भित्र निष्ठ । व्याधिकांत्रिकशूक्रय निजमानत्मत क्रोवरन टिल्नांत्र व्यादाष्ट्र व्यवदाष्ट्र ক্রমে সহজভাবই শেষপরিণতিরূপে দেখা যায়। পরিপাক ভিন্ন সকল व्याधिकात्रिक महाशुक्रस्यत्र खोरान এই महक्ष व्यवस्। व्याप्त ना । वाहात्र मिक्कि ये दिनी, इस्राम जिनिहे जा दिनी भेड़े। माधनभित्रभारकहे আসে সহজাবস্থা। একটা বিষয় আয়ত্ত হইয়া গেলে বেমন সে সম্পর্কে আর মাথা ঘামাইতে হয় না, ভেমনি অধ্যাত্ম-ঋগতের তত্ত্বাশি অধিগত **इरे**या र्गाम्ब, रा मण्यार्क जात जिल्हा निकरकत गर्छ, जाधिकांत्रिक পুরুষেরও বিশেষ প্রয়ম্বের আশ্রয় লইতে হয় না। তত্ত্বধিগমের পর जारम महस्रावद्या। मखिक शांगेरिया याश वृश्विरक रुव, विना मखिक

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন

20

পরিচালনার তাহা তাঁহারা অধিগত করিতে পারেন। ত্রহ তত্তকে এমন সহজ-সরলভাবে যে তাঁহারা ব্যাইতে পারেন, তাহার একমাত্র কারণ, পারদর্শিতার ফলে সব কিছুই তাঁহাপের নিকট সহজ হইয়া যায়। এইরপ সহজমাহ্র হইয়া পড়িয়াছিলেন—আমী নিগমানন্দ। আরোহআবরোহ সাধনার চূড়ান্ত করিয়া তবে তাঁহার সহজাবস্থা লাভ
হইয়াছিল। যোগ এবং তন্ত্রসাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়াও, সব ক্ষমতা
বিসর্জন দিয়া সহজ মান্ত্র্যরূপে তিনি জগতে বিচরণ করিতেন।
জ্ঞাতব্যতত্ত্ব সম্পূর্ণ আয়ন্ত্রীকরণের পর সহজাবস্থা আসিয়াছিল বলিয়াই
আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের সৌন্দর্যোর দীপ্তি সকলকে এমন করিয়া
আকর্ষণ করিত।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

### ভাবের সাধনা

ম্বর্গের ভাব-পারিজ্ঞাতকে মুর্ভ্তো ফুটাইয়া তুলিবার সামর্থ্য একমাত্র আধিকারিক মহাপুরুষেরই আছে। অসাধ্য-সাধনে তাঁহারা বিচক্ষণ। অপ্রাক্তত দিব্যধামকে এই প্রাকৃতস্বগতে আনমনের সামর্থ্য তাঁহাদেরই আছে। কল্পনার ভাবলোককে মর্ত্তো ফুটাইয়া তুলিবার এই সঙ্কলই क्तिशाहित्नन, व्याधिकातिकशूक्य खैनिश्रमानम । व्यक्तीत्वश्रदास्त्र याश আছে, ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ম জগতে তাহার কেন অবতরণ হইবে না ? ভাবলোকের আদর্শ বাস্তবন্ধগতেও রূপ নিতে পারে না কি ? ভাবের মৃর্ত্তি কি কেবল ভাবলোকেই क्ष्मक्कन विभिष्ठे माध्यक्त प्रभीष्ठवस इहेबा शांकित्व ? প্রাক্তজগতে তাঁহাদের দর্শনলাভ কি অসম্ভব ? নিভা বুন্দাবন-লীলা कि পার্থিবজগতের কোথায়ও আর দৃশ্য হইবে না ? রূপ যেমন ভাবের বিকাশ, তেমনি ভাবও কি রূপে মৃত্তি পরিগ্রন্থ করিতে পারে না ? ভাবের উৎকর্ষে যদি ভাবলোক সৃষ্ট হইয়া থাকে, তবে সেই উৎকৃষ্ট ভাবের কি মর্ত্ত্যে অবতরণ অসম্ভব? দেবতাগণের কি মর্ত্ত্যে আগমন হয় না? ষিনি নিরাকার তিনিই ত আবার নরাকারেও আদেন। তবে কেন ভাবলোক মর্ত্ত্যলোকে অবতরণ করিবে না? আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ স্বপ্নের ভাবলোককে প্রাকৃতঙ্গতে আনয়ন করিতে চাছিয়া-ছিলেন। ভাবের সাধনাকে বাস্তবে তিনি পরীক্ষা করিয়াছিলেন मान्भेज-कौरान । विवाहिजकौरान याहारक जिनि श्रुल भारेशां ছिलन, তিনি ছিলেন অতীক্রিয়রাজ্যের একজন অধিষ্ঠাত্তী দেবী। স্বর্গের প্রতিমা মর্প্তো অবতরণ করিয়াছিলেন। স্বন্ধভাবই স্থলে আকার ধারণ করে, আবার স্থল গিয়া সুন্মে বিলীন হয়। স্থুলে-সুন্মে বেমন অবিনাভাব সম্পর্ক রহিয়াছে, তেমনি ভাবন্ধগৎ এবং বাস্তবন্ধগতেও নিবিড় সম্পর্ক আছে। ভাবকে স্থুলে আস্বাদন করিতে হইলে তাহার বিগ্রহেরও যে প্রয়োজন হয়। আধার বিগ্রহ ভাবেই বিলীন হইয়া ষার। নিত্য এবং লীলা, দিবাভাব এবং দিবারূপ তুই-ই সত্য! আধিকারিকপুরুষের চেতনায় ভাব এবং বিগ্রন্থ নিত্য বিরাজিত। নিত্যলোকের ভাবই বলকে ঝলকে মর্ত্তালোকে আসিয়া উপচাইয়া পড়ে। হরপার্বতীর কৈলাসলীলা কিন্ব। রাধারুঞ্চের যুগললীলা কেবল ভাৰজগতেই সংঘটিত হয় নাই, এই লীলা বাস্তবে ভৌমজগতেও ফুটিয়া ওঠে। ভাৰনেত্রে আধিকারিকপুরুষ নিগমানন যাহা দর্শন করিয়াছিলেন, স্থুলজগতেও আবার গার্হস্থাজীবনে দাম্পত্যলীলার ভিতর দিয়া তাহার আস্বাদন পাইয়াছিলেন। ভাবের সাধনা-সহজ, সরল এবং অনায়াস। ইহাতে ক্টকল্পনার স্থান নাই। স্থামীর প্রতি ন্ত্রীর, ন্ত্রীর প্রতি স্থামীর, পুলের প্রতি পিতার, পিতার প্রতি পুলের স্বাডাবিক টান বা ভালবাসা রহিয়াছে। এই স্বাভাবিক টান বা অনুরাগ লইয়া ভালবাসিতে বাসিতেই ভগবৎপ্রেম ফুটিয়া ওঠে। সব ভাবের মধ্যেই ভগবান্ রহিয়াছেন, তবে ভাবের উৎকর্ষেই তিনি আত্মপ্রকাশ করেন। সংসারের মধ্য দিরাই প্রেমজগতের বা ভাবলোকের সিঁড়ি তৈরী আছে। এখান হইতেই দেখানে যাওয়া যায়। এই পার্থিবজগতেই প্রেমরাজ্যের সিঁড়ি নামিয়া আসিয়াছে। সাধনার লক্ষা হইল এই নীচে নামিয়া-আসা সিঁড়ি দিয়াই উপরে উঠা।

ভগবান এই জগৎছাড়া নছেন। এমন কোন ভাব নাই, যাহার মধ্যে তিনি না আছেন, কাজেই সর্বভাবেই তাঁহাকে পাওয়া যাইতে পারে। কথা হইল এই যে, ভাবসমিশ্রণে তিনি অস্পষ্ঠ হইয়া পড়েন; নাধনা দারা সেই সম্প্রিত ভাব হইতে ভগবান্কে আবিদার করা বার। আব্রদ্ধত্ব পর্যান্তই ভগবান্ আছেন, তাহা না হইলে ফটক গুল্ত হইতে প্রহাদ ভগবানের দর্শনলাভ করিতে পারিতেন না। বাহার ভিতর বাহা নাই, তাহার ভিতর হইতে তাহা আসিতে পারে না। কাজেই এই প্রাকৃতজ্বগতেই অপ্রাকৃতভাব সম্প্রিত হইয়া রহিয়াছে। ভাবের সাধনা দারা ভাবজগতের শ্বরূপ উদ্বাটিত হইয়া পড়ে।

আধিকারিকপুরুষ নিগমানন প্রারই বলিতেন—"এই সংসারে থাকিয়াই ভগবান্ লাভ করিতে পারা যায়। পিজা, মাতা, ভাই-বন্ধু, স্বামী-স্ত্রী, সথা-স্বস্থারূপে স্বয়ং ভগবানুই যে প্রকটিত।

দাম্পত্যদীবনে ভগবৎপ্রেম কি ভাবে লাভ হয়, তাহার অপূর্ব্ব বর্ণনা রহিয়াছে নিগমানন্দ প্রণীত 'প্রেমিকগুরু'তে। যথা—

"রাগাফ্নীর শ্রনাবান্ সাধক-দম্পতির ভক্তিই সাধনার ক্রমাফ্র্যারে পরিপৃষ্ট হইরা গোপিকানির্গ্ন নির্দ্ধান্তেমে পর্যাবসিত হয়। অঙ্গারে শর্করা আছে, অবচ উহা শতধোত হইলেও শর্করার পরিণত হয় না। কিন্তু বৈজ্ঞানিক উপায়ে অঙ্গার পরিষ্কৃত হইলে উহা পরিশেষে মিইতম শর্করার পর্যাবসিত হইতে পারে। সেই প্রাক্ত নরনারীর কল্মমর শৃঙ্গারেও পদ্ধিলকামে ভগবানের প্রেমানন্দান্তাদ থাকিলেও, তাহারা উহা অফ্রন্ডব করিতে পারে না, কাজেই কদাপি তাহারা ভগবংপ্রেমলাভ করিতে সক্রম হয় না, কেবল একমাত্র প্রেমিকদম্পতির গুরুপদিই শৃঙ্গার-রসাত্মক সাধনভক্তিবলেই প্রেমলাভ হইরা থাকে। এই প্রেম পরিপাক্ষণান্ত্র করিবল প্রেমরসর্ত্তি প্রকাশ করে। সাধক-দম্পতি ইহার প্রভাবে শ্রক্তিফ্রন্থপের অফ্রন্ডব করেন; ভাহার উচ্ছল প্রেমরস্ক্রপ্রাধান করেন। এই সময়ে তাঁহাদিগের মনশ্চিন্তিভাতীই গোপীই সিদ্ধদেইরূপে আত্মপ্রকাশ করেন। স্বতরাং তাঁহারা বাহিরে মায়ামর

স্বরূপে বর্ত্তমান থাকিলেও অভ্যন্তরে গোপীস্বরূপ প্রাপ্ত হন। ইহা
মারামরদেহ হইতে ভিন্ন হইরাও অভিন্ন। তাঁহাদের চিত্তগতভাবের
পরিপাকাত্মসারে বেরূপ ক্রমশঃ সিদ্ধগোপীদেহ পুষ্ট হয়, সেইরূপ ক্রমশঃ
মারামরদেহেরও অবসান ঘটে। পরিশেষে মায়িকদেহের অবসানে
সাধক-দম্পতি কেবল আনন্দঘনস্বরূপে বিরাজ করেন।"

স্বাভাবিক ভালবাসার পরিণতিতেই একদিন অপ্রাক্তে ভাবমাধুর্য্য ফুটিয়া ওঠে। ভাবদাধনায় দর্ব্বোত্তম ভাব হইল—স্বামীর ভিতর ভগবান্কে উপল্क्षि क्রा। ইহাই আধিকারিকপুরুষের, ভাবসাধনায় নুতন সংহত। সামীর প্রতি স্ত্রীর, স্ত্রীর প্রতি স্বামীর মাভাবিক আকর্ষণ বা টান আছে, এই আকর্ষণের ভিতর মাত্র একটি ভাবনার সংযোগ क्तिरा हरेरत। या जारना जात किहूरे नरह-'मधना नाती सामीत मर्था छर्गवान्टक जरु विश्वा नात्री छर्गवाद्य मर्था चामीटक पर्मन করিতে চেষ্টা করিবে।" এই সাধনসঙ্কেত দিয়াছেন আধিকারিকপুরুষ নিগমানন। তিনি আরও স্পষ্ট করিয়া বলিয়াছেন—"সধবা নারী স্বামীর मर्था ज्ञावात्नत व्यवः विथवा नात्री ज्ञावात्नत मर्था स्रामीरक हिन्छ। क्तिरव—हेहाहे आभात অভিমভ। নভুবা ধর্ম বা ভগবান না বুরিয়া শুধু মৃত স্বামীর চিন্তায় কাহারও বিন্দুমাত্র উন্নতি হইবে না। ভগবানই স্বামী, পিতা, পুত্ররূপে প্রকাশিত। স্বামীর মৃত্যুর পর ভগবানেই মিশিয়া গিয়াছেন। বিধবা ত্রী ভগবান্কে স্বামীর মূর্ত্তিতে ধ্যান ও আন্তরিক ভালবাসার সহিত ভঙ্গন করিলে, এমন কি ভগাবালকে श्वामीक्रत्थ পांट्रेटिं शांतित्व। धमन पर्वना वामि शार्वी जानि ম্বতরাং ইহা প্রত্যক্ষ সত্য।"

স্বামীবিরহিণী স্ত্রীর পক্ষে আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের এই অভিনব সাধনপ্রণালী যে প্রাণে কত বড় আশার সঞ্চার করে, ইহা কি আর বলিতে হইবে? স্বামীহারা হইরা দ্রীলোক পাগলিনীর বেশ ধারণ করে; কিন্তু সেই উন্মন্ত প্রাণে পরম আশার সঞ্চার হর, বদি দ্রী স্বামীকে ফিরাইরা পাইবার উপায় খু জিয়া পায়। ভাবসাধনার মৃত স্বামীকেও পুনঃ ভাগধান-ঘামীরূপে লাভ করা সন্তবপর—ইহা যে মর্ত্ত্যবাসী জীবের পক্ষে কত বড় প্রভাক্ষ সান্তনার এবং আশাসের বাণী, তাহা ভাষায় বর্ণনা করা সন্তব নহে। ভাবসাধনার এই কার্য্যকরী—প্রভাক্ষকলপ্রদ পয়া আধিকারিকপুরুষ স্বামী নিগমানন্দেরই অভিনব আবিজার। বিধবা-নারীর চিত্তকে সংযত করিবার জন্ম ভগবানের মধ্যে স্বামীর ধ্যান এবং সধ্বানারীর ভাবের উৎকর্ষের জন্ম স্বামীর মধ্যে ভগবানের ধ্যান করিবার উপদেশ তিনিই প্রদান করিরাছেন। সধ্বা এবং বিধবা নারীর প্রতি এই উপদেশ বে কত্থানি মৃক্তিবিজ্ঞানসম্মত তাহা একটু নিবিষ্টচিত্তে অমুধাবন করিলেই বেশ স্বদ্যম্বম হয়।

সাংসারিক জীবন-বাপন-প্রণালীর মধ্যে শুধু মানসিকভাবের পরিবর্ত্তন সাধন করিতে হইবে মাত্র। ভালবাসা মানবপ্রাণের আদিমরন্তি। এই বৃত্তিকে অম্বীকার করা যার না অর্থাং মান্ত্রয় ভাল না বাসিয়া থাকিতে পারে না। স্বামীরূপে ভগবান্ই ভালবাসা গ্রহণ করিতে আসেন। স্বামীর মধ্যে বাশুবিকই ভগবানের আসন রহিয়ছে। পতিব্রতা নারী চিন্তার মধ্যে শুধু এই পরিবর্ত্তনটুকুই আনিবেন বে, স্বামীর সকল ইন্দ্রিয় দ্বারা স্বয়ং ভগবানই আমার নিকট হইতে সেবা গ্রহণ করিতেছেন। কার্য্যের পরিবর্ত্তন সাধন না করিয়াও কেবল মনের রূপান্তর দ্বারা বে অশেষ উপকার সাধিত হয়—ইহা প্রত্যক্ষ দৃষ্ট। এইরূপ ভাবনায় ক্রমশঃ পতিব্রতা নারী স্বামীকে প্রত্যক্ষ ভগবান্রূপে উপলব্ধি করিতে সমর্থা হন। স্বামীই বে স্ত্রীলোকের নিকট সাক্ষাৎ ভগবান্—ভাবসাধনায় ক্রমশঃই ইহা প্রত্যক্ষ হইয়া ওঠে। নারীর পক্ষে স্বামীই

প্রত্যক্ষ ভগবান্, স্বামীই ইষ্টদেবতা। পাশবিক ভাব ক্রমশঃ অন্তহিত হইলে—ইংাই সর্বাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ সাধনা—ভাবের সাধনা। স্ত্রীর সাধনা হইল—স্বামীকে ভগবান্ করিয়। তোলা। স্বামীকে ভগবৎস্তাবে উপাসনা, পূজা এবং সেবা করিতে করিতে এই স্বামীর ভিতরই জগৎস্বামী কৃটিয়া উঠেন—ইহা অস্বাভাবিক বা অধৌক্তিক কথা নহে। তবে ভাবের ঘরে চুরি না হইলেই হইল। সর্বাদা মনে রাখিতে হইবে, অপরিদ্ধৃত কল্মময় শৃসার ও পদ্বিল কামে ভগবানের প্রেমানন্দস্বাদ থাকিলেও, তাহা বিশুদ্ধ প্রেমাস্থাদ নহে। একমাত্র ভাবের সাধনাতেই সেই অপ্রাক্ত প্রেমাস্থাদন লাভ হইয়া থাকে। প্রাকৃত নরনারীর সন্তোগজনিত বিলাসেও আনন্দ আছে বটে, কিন্তু ভাহা প্রকৃত আনন্দ নহে, আনন্দের আভাস মাত্র। আভাসেই যদি এত আনন্দ, না জানি স্বরূপে আনন্দের কি অপূর্ব্ধ বিকাশই না ঘটয়া থাকে! প্রাকৃতজগতে এই আনন্দাভাস প্রদান করিয়াই ভগবান্ জীবকে তাঁহার দিকে উন্মুখী হইবার জন্ম ব্যাকুল করিয়া তুলিয়াছেন!

করিরা আনে। রক্তমাংসের দেহকে দেবদেহে পরিণত করিরা, এই দেহেই আর একট মনোময়দেহের স্ট করা—ভাবদাধনার অপূর্ব ফুতিত। ভাবসাধনা বে কভ বড় বান্তব, তাহা বে ভাবুক্ত। বা নিছক ক্লনাবিলাস নহে, প্রকৃতির রূপান্তর দেখিয়া তাহা আমরা বেশ অন্তব করিতে পারি। ভাবসাধনায় যে চিন্ময়রূপান্তরের কৌশল আছে তাহা বাস্তবিক্ট অন্থাবনযোগ্য। প্রেমিকভক্ত এই রক্তমাংসের পিওকেই চিন্ময়ভাবমূর্ট্টিতে রূপান্তরিত করিতে সক্ষম। তীব্রভাবনার জগতে कि-ना घटि ? निविष् ि हिसा वा मनत्नत करन यनि वातरभाना कैंछ-পোকাতে পরিণত হইতে পারে, তবে তীব্রভালবাসার ফলে সতী-সাধ্বী ন্ত্ৰী কেন স্বামীর জীবনকে রূপান্তরিত করিতে পারিবে না? সতী-সাধ্বী নারীর দিব্যসঙ্কল মৃতস্বামীর ভিতরও প্রাণের সঞ্চার করিতে পারে। সাবিত্রী সভাবান্ ভাহার প্রতাক দৃষ্টান্ত। ভাবসাধনার ক্ষমতা অসীম। ভাবের সাধনায় মান্ত্যই দেবতা হয়, সাধারণ মান্ত্যের জীবনই দিব্যজীবনে রূপান্তরিত হয়। রূপান্তর ভাবসাধনার একটা অবাক-বিশ্বয়ের দিক্। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের এই সক্রিয় অভিনব সাধন-প্রণালী সংসারকেত্তে প্রয়োগ করিয়া আশ্চর্য্য ফল পাওয়া গিয়াছে। অনেক সতী-সাধ্বী স্ত্রী ইষ্টদেবতার আসনে স্বামীকে প্রত্যক্ষ করিয়াছেন, আবার স্বামীর চিন্তা করিতে করিতে হৃদয়ে ইষ্টমূর্ত্তির রূপ দর্শন করিয়াছেন! প্রিয় দেবতা ইইয়া গিয়াছেন, আবার দেবতা প্রিয়ের আকারে দেখা দিয়াছেন। সাধনজগতে, ভাবসাধনার প্রত্যক্ষ ফলপ্রদ দুষ্টান্ত দেখিয়া, অনেকেই কৃচ্ছ কঠোর সাধন-পন্থার প্রতি আকৃষ্ট না হইয়া, সহজ সরল ভাবসাধনার দিকেই ঝুঁকিয়া পডিয়াছেন দেখিতে পাই। আধিকারিকপুরুষ সংসারীজীবের দাম্পত্য-প্রণয়ে ভাবসাধনার প্রয়োগ-কৌশল দেখাইয়া কি মঙ্গল সাধন করিয়াছেন, তাহা বলিবার নহে। ভাবলোকের দিব্যলীলাকে তিনি মবজগতে মূর্ত্ত করিয়া তুলিবার এক অপূর্ব্ব কৌশল শিখাইয়া গিয়াছেন। ভাবসাধনায় অনায়াসে প্রেমসেবোত্তরা গতিলাভ হয়। অন্তরে চিন্তিতাভীষ্টদেহে ক্ষম ভগবানের সেবা এবং বাহিরে স্থুলদেহে স্বামী সেবাই ভাবসাধনার একমাত্র সোপান। পরিণামে ছুই দেহ এক হইয়া যায়। নিত্য ভাবলোকে (গোলোকে) শ্রীভগবানের সেবাধিকার লাভ করাই প্রেমসেবোত্তরা গতি। গোপীভাবের ইহাই একমাত্র লক্ষ্য। রাধাভাব ইহার চরমোৎকর্ষ।

প্রেমভক্তিলাভই ভাবসাধনার একমাত্র লক্ষা। দেহ ক্লগ্ন হইলেও প্রেমভক্তিগাভে বাধ। হয় না, কেননা, ভাবের সাধনায় মনই হইল প্রধান উপকরণ। স্থলদেহ ত মাত্র সেই ভাবেরই বাহন। পিতামাতার মেছ, স্বামীর প্রেম একমাত্র তাঁহারই স্নেছ-প্রেমের কণা। স্বভরাং मकरनत जानि यिनि, यांशांक जनानि वना हम, छांशांक सामीत मार्या প্রতাক্ষ করিতে চেটা করিতে হইবে। স্বামীই ভগবান, ভগবানই স্বামীরূপে বিকশিত। ধ্যানকালে ইষ্টদেবতার পার্শ্বে অনেক সময় নিজ মূর্ত্তিও দেখা যায়। ইহাই ভাবতহ। জীবের সকল সাধ পূর্ণ ক্রিতে পারেন একমাত্র ভগবান্। কাজেই বাঞ্চকলতরুকেই স্বামীর মধ্যে দেখিতে হইবে। স্বামীকে জগংস্বামীতে পরিণত করিতে না পারিলে অন্তরের এই সাধ বা অভিলাষ পূর্ণ করিবার আর অন্ত কোন পন্থা নাই। প্রাকৃত দেহসংস্থার ভূলিয়া অপ্রাকৃত ভাবদেহ পাইলে, তবেই প্রীভগবানের সঙ্গমুথ উপলব্ধি হয়। জড়দেহকে অবলম্বন করিয়াই চিন্মরদেহের সন্ধান মিলে। আবার জড় ছাড়িলেই সর্বপ্রকার ভালবাস। গিয়া একমাত্র চিৎসন্তাতেই পৌছায়। তথনই বাস্তবিক সর্বেন্দ্রিয় আপ্যায়ন ঘটে। স্বামীকে ইষ্টদেবতার স্বরূপ মনে করিয়া দেবা-পূজা क्त्रा अग्राप्त नरह । वत्रक खीलारकत शक्क हेराहे आर्ग्याविधान । रकन ना

স্বামীই যে নারীর ইষ্টদেবতা। পাশবিক ভাব অন্তহিত হইলে ইহাই স্ব্রাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ সাধনা—ভাবের সাধনা, আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের ইহাই অভিযত।

স্বামীকে জগৎস্বামীতে রূপান্তরিত করিতে হইবে। মহাভাবময়ী হ্লাদিনীশক্তিতে পরিণত করিতে হইবে। ভাবসাধনায় चांभी-खोत हेशहे अक्यांज क्रतीय। यानव्यत्र ও नातीस्रत नार्थक হইবে—এই ভাবের সাধনায়, জাত্যস্তর পরিণামের সাধনায়। এই দিব্য-ভাবের কাছে অন্ত কোনরূপ দাধন চজন বালিকার পুতৃলখেলা মাত্র — আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের ইহাই স্থচিন্নিত অভিমত। এক কথার জড়কে খাখ্য করিয়াই জড়াতীত চিন্ময় ভাবদাধনার রাজ্যে প্রবেশ कतिएक रहेरत । एक्ता यपि मानूस इहेग्ना थात्कन, जरत मानूसह বা দেবতা হইতে পারিবে না কেন? 'প্রিয়েরে দেবতা করি, পেবতারে প্রিয়'—কবির এই উক্তি ত নিরর্থক নহে। জড়স্বসতে, क्फानरहरे हिनारवत जारवन हरेवा बारक। कार्क्स अहे रमरहरे ज्यीर প্রাকৃতদেহেই কেন জাত্যন্তরপরিণাম সম্ভব হইবে না। ভাবসাধনার करन रा मानिषक ज्ञाशास्त्र वर्षे जांश नरह, भाजीतिक छेनाहारनंत्र मर्याप्त আশ্চর্যাজনক পরিবর্ত্তন সংসাধিত হয়। পরিবর্ত্তন প্রভাবে এই মানুষেরই (मह ও মন দেবদেহে এবং দিব।মনে রূপান্তরিত হয়। নন্দীশর তপঃ প্রভাবে এই স্থুনজগতে থাকিয়াই শিবপার্যদদেহ প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

প্রকৃতির সর্কবিধ পরিণাম হওয়ার বোগ্যতা আছে। কণপরিমিত বহ্নিতে তৎ সঞ্চাতীয় প্রকৃতির আপ্রপ আরম্ভ হইলে বিস্তার্ণ বনও বখন বহ্নিরপে পরিণত হয়, তখন প্রকৃতির আপ্রণে মানবদেহ যে দেবদেহে পরিণত হইবে—ইহাতে সন্দেহ করিবার কি থাকিতে পারে ? উৎকৃষ্ট শরীর হওয়ার প্রতিবন্ধক নষ্ট হইলেই নিকৃষ্ট শরীরও আপনাআপনি

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

200

উৎকৃষ্ট শরীর হইরা পড়ে। ইহাকেই দিব্যজীবন বলে। দিব্যজন্ম বা দিব্যদেহলাভ এই প্রাকৃত-দেহেই সম্ভবপর। মাটী পাধরে এবং পাধরই সোনায় পরিণত হয়। তেমনি এই মছন্যদেহই দেবদেহে পরিণত হয়। ভাবের সাধনায় আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ এই জাতান্তরপরিণামই ঘটাইতে চাহিয়াছিলেন। শুধু ব্যক্তি নহে, সমষ্টিরও পরিবর্ত্তন বা রূপান্তর সম্ভব। তাঁহার জন্ম চাই কঠোর সম্ভব এবং স্থতীত্র ব্রত। ভগীরথ গলাকে মর্ত্ত্যে অবতরণ করাইয়াছিলেন, তেমনি আধিকারিক-পুরুষের সাধনায় দেবজাতির উদ্ভবও সম্ভব। আরোহ এবং অবরোহ-ক্রমের রহস্থবিদ্ আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ যৌগিকপন্থায় ম্বর্ণ তৈরী করিতে পারিতেন, তিনি কি সোনার মান্তবও তৈরী করিতে জানিতেন না ? রাসায়নিক প্রক্রিয়ায় সোনার মান্তবও তৈরী করা সম্ভব। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ এই অসাধ্যসাধনই করিতে চাহিয়াছিলেন—ভাব-সাধনার মাধ্যমে।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

## আধিকারিকপুরুষের চেতনার ব্যাপ্তি

ইংকাল-পরকাল, জন্ম-মৃত্যু ছই-ই আধিকারিকপুরুষের অধিকারে অর্থাৎ জাগ্রতে, স্বপ্নে এবং স্বয়ৃপ্তিতে আধিকারিকপুরুষের অতিমানদচেতনা বিলুপ্ত হয় না। স্থ্যালোকের সাহায্যে যেমন জাগ্রতভূমিতে 
তাঁহারা পথ দেখিয়া চলেন, তেমনি আআর আলোক লইয়া মৃত্যুপথও 
তাঁহারা অনায়াদে অতিক্রম করেন। জন্ম-মৃত্যুতে অবিচ্ছেদী চেতনার 
বিনাশ নাই। মৃত্যুও একটা অবস্থা, যেমন জন্ম।

ইহলোক-পরলোক, স্থল-স্ক্রের ব্যবধান নাই আধিকারিকপুক্ষের নিকট। ইহলোকে বসিয়া পরলোকের থবর তাঁহার। বলিতে সক্ষম; আবার পরলোকে বসিয়া ইহলোকের কোণায় কি ঘটিতেছে তাহাও বলিতে পারেন। তাঁহাদের জ্ঞান একটানা, প্রাক্ত-মান্থ্যের মত সেই জ্ঞানে বিরতি বা ছেদ নাই। কাজেই আধিকারিকপুক্ষরণ মৃত্যুজয়া। মৃত্যু দেহান্তর প্রাপ্তি মাত্র। এক আমিই জাগ্রতে, স্বপ্নে, স্ব্যুপ্তিতে এবং তুরীয়রাজ্যেও বাতায়াত করে। স্থান পরিবর্ত্তনে 'আমি'র পরিবর্ত্তন হয়্ম না।

আধিকারিকপুরুষের ক্ষমতা অসীম। তাঁহাদের চেতনার পরলোকের চিত্রও স্মুম্পষ্ট। করেকটি মাত্র দৃষ্টান্ত উল্লেখ করিব, যাহা ঘারা সহজেই ব্বিতে পারা যাইবে, আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের ক্ষমতার সীমা ক্তথানি পরিবাধি ছিল।

চিংকণ জীবের স্থিতি এবং গতি সম্পর্কে তাঁহার জ্ঞান ছিল গভীর। স্থুলজ্বগতে বসিয়াই সম্মলোক বা পরলোক সম্পর্কে তিনি অনেক শুপ্ত রহস্ত বাক্ত করিতেন। জন্ম-মৃত্যু বা কার্য্যকারণের কোন পরিচয়ই তাঁহার নিকট অজ্ঞাত ছিল না। প্রবল ইচ্ছাশক্তি প্রয়োগে তিনি অনেক আাত্মককে মাতৃজ্ঞঠরে স্থান করিয়া দিতে পারিতেন, আবার মুক্তির পথেও অগ্রসর করাইয়া দিতেন। অভ্ত ক্ষমতা ছিল তাঁহার। পত্র ধারা এক শিশ্বতে তিনি কোন সময় জানাইয়াছলেন— "আমি কত আাত্মিককে তোমার গর্ভে প্রেরণের জন্ম আকর্ষণ করে এনেছি, কিন্তু কারও কর্মের সঙ্গে তোমাদের সাম্প্রস্থাত পারি না। কাজেই বাধ্য হয়ে তাদের পরিভ্যাগ কর্তে হয়। যা হক্, আমি আরও কিছুকাল নিজ শক্তি প্রেরণ করে দেখ্ব, সাম্যাক্রতি কোন জীব পাই কি না।"

কোন আত্মিককে বা জীবকে আকর্ষণ করিয়া আনিয়া কাহারও
গর্জ নিদ্দিষ্ট করিয়া দেওয়া— ইহা কি অলোকিক ক্ষমতার নিদর্শন নহে?
ইহা দ্বারা বৃঝিতে পারা যায় যে, আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের আয়ত্তে
যেন এইরূপ কত জীবাআই ছিল। ইচ্ছাশক্তি দ্বারা আত্মিকক আকর্ষণ করিয়া আনা তাঁহার পক্ষে অসম্ভব কিছুই ছিল না। সাম্যাক্কৃতি কথাটার মধ্যে গভীর রহস্ত বিরাজিত অর্থাৎ পিতামাতার কর্ম্মের সঙ্গেতি, যে জীবাআ জন্মপরিগ্রহ করিবার জন্ম আসিবে, তাহার কর্ম্মেরও সামঞ্জস্ম বা মিল থাকা চাই। সামঞ্জস্বিহীন এইরূপ জীবাআকে বাধ্য হইয়াই পরিতা।গ করিতে হইয়াছিল। এই যে একটি ব্যাপার বা কাণ্ড ইহা অভ্যুত নহে কি?

কাহার গর্ভে কোন্ জীবাত্মার আগমন হইয়াছে, আধিকারিকপুরুষ তাহাও যেন স্থাপ্ট দেখিতে পাইতেন। ভূত, ভবিষ্যং এবং বর্ত্তমান— এই তিনটি কালই ছিল তাহার সমৃজ্জন চেতনার সমৃ্থে উদ্দীপ্ত। তিনি এই জন্মই, কোন শিষ্যকে উপদেশ প্রদানকালে লিখিয়াছেন—"আমি জানি তোমার স্ত্রীর গর্ভ আশ্রম্ব ক'রে কোন মহাপুরুষ আবিভূতি হবেন।

#### অাধিকারিকপুরুষের চেতনার ব্যাপ্তি

200

আমি তিন বৎসর চেষ্টা করে একে তোমার জ্রীর গর্ভ নিদিষ্ট করে
দিয়েছি ।" মাধা ঘুলাইয়া যায় না কি ? কে কোধায় জন্মগ্রহণ করিবে,
তাহারও ষেন নিয়ন্তা ছিলেন আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ।

স্থূলদেহাবস্থায় থাকিতেই তিনি ক্ষ্মদেহ অবলম্বন করিয়া অনেক অস্তুত কার্যা, দ্র-দ্রান্তরের ব্যাপার সম্পন্ন করিতেন। এক শিশুকে প্রবারা জানাইয়া দিয়াছেন—

"মৃত্যর ২।৪ দিন আগে সংবাদ পেলে আমি সূক্ষমদেহে ভোমার নিকট উপস্থিত থাক্তে পার্ব। এখন কথা এই যে, যদি নিভান্তই এ জগতে আর দেখা না হয়, তবেই ঐরপ ব্যবস্থা হবে। নত্বা আমার সঙ্গে সাক্ষাৎ অন্তে পরলোকতত্ব, জীব ও ঈশবের সম্বন্ধ, সাধন-রহস্ত, ও মৃত্যুকালে কর্ত্তবা প্রভৃতি উপদেশ লাভ ক'রে কতকটা তৈরী হয়ে মর্তে পার্লে ভোমার পক্ষে বিশেষ ভাল হ'ত, আমারও পরিপ্রেমের লাঘব হ'ত। আমার সঙ্গে সাক্ষাতের প্রেই যদি ব্যাধিতে দেহত্যাগ কর্তে বাধ্য করে, তবে আমিই চেষ্টা করে ভোমার আত্মার সঙ্গে পরিচয় কর্ব এবং অজ্ঞান নাশ করে দিব।"

স্ক্রদেহাবলঘনে গতাগতি করা আধিকারিকপুক্ষ নিগমানন্দের
পক্ষে অনায়াস ছিল। এমন কি কোন জীবের মৃত্যুর পর তাহার আত্মার
সঙ্গে পরিচয় করা তাঁহার পক্ষে মোটেই শ্রমসাধ্য ব্যাপার ছিল না।
ইহলোক পরলোকে ছিল তাঁহার সমান আধিপত্য। অনস্তকোটি ব্রহ্মাণ্ডে
গতাগতি করিতেও তিনি সমর্থ ছিলেন। একটু সংমম করিলেই তিনি
জীবাত্মার অবস্থিতি-স্থান ধলিয়া দিতে পারিতেন। \* আমার নিজের
পূর্ব্বাশ্রমের একটি পারিবারিক ঘটনার কথাই এখানে উল্লেখ করিতেছি।

#### \* গ্রন্থকার স্বামী সত্যানন্দ সরস্বতীর।

শিকার করার সময় আমার স্বোষ্ঠ ভ্রাতা ব্যাঘ্র কর্তৃক আক্রান্ত হইয়া নিহত হন। শোকাকুলচিত্তে আমি এই ঘটনা শ্রীশ্রীঠাকুর নিগমানন্দ পরমহংসদেবকে জানাই। প্রত্যুত্তরে তিনি আমাকে জানান, "একবার পুরীতে তোমার ভাই আমার সঙ্গে দেখা করিতে আসিয়াছিল। যখন একবার তাহাকে দেখিয়াছি এবং চেহারাও মনে আছে, তখন সংযম করিয়া ভাহার আত্মার গতিন্থিতি আমি অনায়ানেই বলিয়া নিতে পারিব। তবে হঠাৎ ব্যাঘ্র কর্তৃক আক্রান্ত হইয়া মৃত্যু হওয়ায় বাঘ-ধাঁগায় তাহাকে কিছুকাল থাকিতে হইবে। অবশ্য এই অবস্থায় বাহাতে বেশী সময় তাহাকে থাকিতে না হয়, তাহার বাবস্থাও আমিই করিব—তোমার আপন ভাই বলিয়া। এই অবস্থা হইতে আমি শীঘ্রই তাহাকে মুক্ত করিয়া দিব।"

মাত্র মুহুর্ভের সাক্ষাৎ হইয়াছিল, তাহাতেই তিনি মৃত-আত্মার সদ্পতি করিতে সক্ষম কাজেই এই একটিমাত্র ঘটনার দারাই ব্ঝিতে পারি, তিনি কত বড় অলৌকিক শক্তিসম্পন্ন মহাত্মা ছিলেন। অনেক সময় তিনি বলিতেন—"যোগ এবং তত্ত্রে সিদ্ধি হইলে, সেই মহাপুরুষের অসাধ্য-সাধন ক্ষমতা জন্মে।" এই ক্ষমতা আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের ছিল। 'মৃত্যু, পরকাল ও গত্তি' \* সম্পর্কে তিনি সম্পূর্ণ অভিজ্ঞ ছিলেন। জন্ম-মৃত্যু ছিল আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের নিকট তুল্যমৃল্য। মৃত্যুকেও উপভোগ করিতে সক্ষম ছিলেন তিনি। উপদেশ প্রদানকালে তিনি এক জায়গায় বলিয়ত্তন—

"মৃত্যুঞ্জয় বা নিজাদ্ধয় বল্তে সাধারণ লোকের ধারণা একরূপ, তারা ভাবে মৃত্যুঞ্জয় মানে কোন দিন মরণ হবে না, নিজাদ্ধয় মানে ঘুম আর

গ্রন্থকার সম্পাদিত একথানা পুস্তক।

হবে না। এ সবের অর্থ কিন্তু অন্তর্জণ। মৃত্যু বা বুম এ দব ত দেহের। আত্মতৈতন্তকে প্রদাপ্ত রেখে চল্তে পার্লে মৃত্যু বা ঘূমের মাঝে অমরত্ব বা নিপ্রাজয়ের প্রাকৃত তাৎপর্য্য বুঝা বার। ঘূমের মাঝেও আমি দেখতে পাই বে, আমি ঘূমিরে আছি, তাহলে ঘূমেরও দ্রষ্টা হলাম আমি।"

জন্ম-মৃত্যু কোন অবস্থার তাঁহার চেতনা আছের হইত না, কাজেই
মৃত্যুকে অতিক্রম করিয়া তিনি অমৃতের রাজ্যে জনারাদে প্রবেশ করিতে
পারিতেন। আবার সেথান ইইতে ইহলোকে আসাও তাঁহার পক্ষে
সম্ভবপর ছিল। শুধু জন্মের ভিতর দিয়াই নহে, মৃত্যুর ভিতর দিয়াও
পূর্ণজের অভিযান চলিয়াছে। জীবন-মরণ উভরই সমান, জীবিতাবস্থারই
মরিতে হইবে। মৃত্যুর ভিতর দিয়াই চরম রহস্ম আবিদ্ধারের স্থাবা
হয়। ইহাকেই অধ্যাত্ম শাস্ত্রে 'সমাধি' বলে। সমাধি একরপ মৃত্যুত্ল্য ব্যাপারই বটে। মৃত্যু সম্পর্কে অনির্বাণন্ধী আমাকে একথানা চিটি
বহুদিন পূর্বে লিথিয়াছিলেন, তাহার কিয়দংশ প্রাস্থিক বলিয়া নিয়ে
উদ্ধৃত করিলাম। এই চিটিথানার সাহায্যে আধিকারিক মহাপুরুষ
নিগমানন্দের মৃত্যুরহস্কজ্ঞান স্থান্থম করিতে আরও বিশেষ স্থাব্যা
হইবে বলিয়াই আমি মনে করি। যথা—

শমরণের কথা অনেক ভাবিয়াছি, আজও ভাবি। স্তরাং এ সম্বন্ধে নিজের ভাবনার কথাই ভোমাকে বলিতে পারি। তুমি ত জান, আমার আভ্যাস পরথ করা— আমার বিশ্বাসের মূলেও বুক্তি। অতীত বা ভবিস্থাতের বীজ বর্ত্তমানেই নিহিত। ইহাই আমার ধারণা। আমি কর্মবাদী — জগংটাকে একটা কার্য্যকারণের শৃঞ্জলা বলিয়া মনে করি। স্তরাং আজগুরি ও আক্ষিক কিছুকে আমলে আনিতে চাহিনা। তাই মৃত্যুকেও আমি জীবন দিয়াই যাচাই করিতে চাই।

"একটা কথা সবার কাছেই স্বস্পষ্ট বে, মৃত্যু সমূভবগম্য **অবস্থা** 

### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

নিশ্চরই। যাহা আমার অমৃভৃতির বাহিরে, তাহার সন্তা সম্বন্ধে আমার উদাসীত কিছু অসঙ্গত নহে। জীবনের যে অমৃভৃতি ও অভিজ্ঞতা আমার আছে, মৃত্যু ডাহারই ক্রমবিকাশ মাত্র। গীতাকারের ওই কথাই বারবার মনে পড়ে—

দেহিনোহস্মিন্ যথা দেহে কৌমারং যৌবনং জরা। তথা দেহান্তর প্রাপ্তি ধীরস্তত্ত ন মৃহতি ॥

এই দেহের (সদে সদে এই দেহগত চেতনার ) স্চনা, উয়েষ, ক্তি ও অবসাদ ছিল, একদিন ইহার প্রলয় ঘটিবে—ইহাতে বিচলিত হইবার কি আছে ? গীতাকারের মৃত্যুর প্রতি এই সহজদৃষ্টিটুকু কি ডোমার কাছে স্থন্দর বলিয়া মনে হয় না ? মৃত্যুসম্বন্ধে মনকে আগে মোহমুক্ত করা—এইটুকুই তো চাই। আমরা জানি, জীবন প্রার মৃত্যু পরস্পর বিরোধী সতা। আলো আর আধারের মত। গীতা বলেন তা নয়—জাবন হইতে মরণ পর্যান্ত একটা পরিণাম (Process) মাত্র। জীবনের বৃকে বিসিয়াই মরণের আশ্বাদন পাইতে পারি এবং তাহা পাওয়ার নামই জ্ঞান, তাই শিবের শিবত্ব।

"মরণের পর আত্মার কি দশা হয়, সে প্রশ্ন কৌতৃহলোদ্দীপক হইতে পারে, কিন্তু তাহা একেবারেই অবান্তর। মৃত্যুসম্বন্ধে সহজভাবে ও সভাদৃষ্টি নিয়া বাঁহারা আলোচনা করিয়াছেন, তাহারাই জীবনের উপরই বেশী জাের দিয়াছেন। কঠােপনিবদের কথাই ধর না কেন। নচিকেতার গল্লটাতে গোড়াতেই একটা অসম্বতি দেখিতে পাও না কি ? নচিকেতা যমের বাড়ীতে গিয়া জিজ্ঞাসা করিভেছেন, 'মাহুষ মরিলে পর কি হয়, পরলােক আছে কিনা, আমায় বলুন।' অর্থাৎ সােজাকথায় একজন পরলােকে গিয়া জিজ্ঞাসা করিভেছে পরলােক আছে কি ? এই প্রশ্নটাই জত নয় কি ? নচিকেতার গল্লের গোড়ার এই আপাতপ্রতীয়মান

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

200

অসম্ব তিটুকু আমার মনে হয়, ওই মহাসত্যের ইঙ্গিত—'মরণ কল্লনামাত্র' অমৃতন্দীবনই সভ্য — মরণকে যাহারা বৃথিতে চায়, জীবনের বুকে বসিয়া তাহাদিগকে তাহার রহস্ত মন্থন করিতে হইবে।

তারপর নচিকেতার প্রশ্নের উত্তরে যম যাহা বলিলেন, তাহা
মরণের সাধনা নয়, জীবনের বেদ। যম যে 'গহ্মরেষ্ঠ গুহাহিত পুরাণ'
সত্যকে দেখাইয়া দিলেন, তাঁহার অমৃতজ্যোতির মাঝে মৃত্যুর
ছায়াপাত ত হয় না। যমের প্রবচনে কোথায় ময়ণের বিভীবিকা,
পরলোকের লোমহর্ষণ চিত্র ? সে বাণীতে যে জয়ামৃত্যুহীন চিরন্তন
আনন্দের সন্ধানই আময়া পাই। মৃত্যুকে খুঁজিতে গিয়া পাই জনস্তজীবন, পরলোকের রহস্ত জানিতে গিয়া পাই—ইহজীবনে দিবাাহুভ্তির
সক্ষেত।

"অতি আধুনিক আর একজন মহাপুরুষের কথা ধর। রামক্রঞ্চদেব পরলোক সম্বন্ধে কি বলিয়া গিয়াছেন ? নন্দ বস্থ তাঁহাকে জিজ্ঞানা করিয়াছিলেন, 'আজ্ঞা, পরলোক আছে কি । মান্ত্র মরিলে কি হয় ?' তিনি সহজ্ঞতাবেই বলিলেন, 'গুনেছি যে পরলোক আছে, ঝাহরা বলে পেছেন। কিন্তু আমি বলি, ওসব নিয়ে তোমার এও ভাবনা কেন ? তৃমি কি করে তাঁর চরণে ওদ্ধাভক্তি হয়, ভারই চেটা কয়।' পরলোকতন্ত্ব, তার সম্বন্ধে বরং বিবেকানন্দের একটা সিদ্ধান্ত আছে, কিন্তু রামক্রম্ম এ বিষয়ে বলিতে গেলে শিশুর মতই নিঃশঙ্ক। তাঁহার বাণীতে মৃত্যুবিভীষিকার কোনও চিত্রই আমরা পাই না! Wordsworth এর সেই বালিকার কথা মনে পড়ে নাকি, কবি বাহার সন্বন্ধে বলিয়াছিলেন, 'A child that lightly draws its breath.....what should it know of death ?'

"यमि वनि, সমস্ত সাধনার মৃশ কথাই ওই মরণবিভীষিকাকে জয়

করা, মৃত্যু সম্বন্ধে বে 'অভিমিবেশ' (পভঞ্জলি) তাহার উচ্ছেদ করা, তাহা হইলে বেশী বলা হইল কি ? কথাটা অতি রুঢ় শুনাইবে হয়ত, কিন্তু তবুও বলি, অন্ধমমতা বেমন আধ্যাত্মিক উন্নতির পরিপন্থী, তেমনি মরণ সম্বন্ধেও উহা অশেষ কুসংস্কারের জননী, বহু অযৌক্তিক বিভীষিকার নিদান। নিজের সম্বন্ধেই ইউক, অথবা পরের সম্বন্ধেই ইউক, আসক্তি মাহার চিত্তে বাসা বাঁধিয়াছে, মরণভীতিও তাহাকে পাইয়া বসিয়াছে। জ্ঞানের সার্থকতা এই কু-সংস্কারের অপনয়নে।

"মরণে বাস্তবিক আমি ভয় করিবার কিছু তো দেখিতে পাই না। কেন মান্থ্য মরণকে এত ভরার? কেই নিজে মরিয়া দেখিয়াছে কি যে, মরণে বড় ছঃখ? প্রেততত্ত্বিদের নানা অন্তুত কাহিনীর দোহাই আমি মানিতে চাই না, কেন না সে-সব অভিজ্ঞতার মাঝে, কভটুকু সত্য, কভটুকু অভিরঞ্জন, তাহার কোনও প্রমাণ নাই। তাহা ছাড়া প্রেতের দর্শন কয়ন্ত্রনা পায়? অথচ মৃত্যু একটা ঐকান্তিক অন্তুতি। ব্যতিক্রম (exception) দিয়া সামান্তের (rule) যাচাই ভায়শান্তের বিধান নয়।

"মৃতদেহ দেখিয়াছি, তাহা হইতে মৃত আত্মার (।) কল্পনা করি কোন্ যুক্তিতে ? মরণের এ পারে বে যন্ত্রণা, তাহার অভিজ্ঞতা আমার আছে, স্বতরাং ভয় যদি করি তে। তাহাকেই করিব। আমার জীবনব্যাপী যন্ত্রণার যদি অবসান হয় ওই শিববং প্রশান্ত দেহের মৃত্যুতে, ওই নিশ্চন নিশুরক অবস্থার, তাহা ২ইলে মৃত্যুকে ভয় করিব কেন ?

"বাস্তবিক, নিজকে যথন একা মনে করি, তথন মরণের মাঝে ভরের কিছু দেখি না। নচিকেতার ফুন্দর একটা উপমা মনে পড়ে—'আগের দিকেও চাহিয়া দেখ, পরের দিকেও চাহিয়া দেখ, যতদ্র দৃষ্টি যায়, 'শস্তমিব মর্ত্তাঃ পচাতে শস্তমিবাজায়তে পুনঃ' ক্ষেতের ফদলের মত মানুষ পাকিয়া ঝরিয়া পড়ে, আবার তারই মত গজাইয়া ওঠে। সমস্ত প্রকৃতি জুড়িয়া নিত্য এই স্প্ট-প্রলয়ের লীলা দেখিতেছি —দেখিতেছি, দেহ বার, কিন্তু ভাব থাকে। মানব-স্থাতা ভাবসরোবরের লীলাকমল মাত্র—সমষ্টিগত গুই ভাবই জামার মৃখ্যপ্রাণ, গুইখানে দেহাতীত হইরাও আমি বাঁচিয়া আছি। অগণিত দেহপাতে ভিল তিল করিয়া বিশ্ব 'ভাবিনীর ভাবের দেহা' গড়িয়া উঠিতেছে দে দেহ জরামরণের অতীত। জীবনের যদি কোনও সার্থকতা থাকে তো গুই ভাবতহুতে তহু এলাইয়া দেওয়া। ভাতে যদি মরণ আদে আত্বক না।

"विश्वष क्लांश कान? ভारकोरनक यक रफ्टे किन ना किन, क क्था ज्लिक शांति ना स्म, यकक्षन कामात्र त्वर, उठक्षन हे जार। यिष्ठ हिन्द्र हा स्मिन है, उर्द्र स्म जांति स्म किन है त्वर हा स्मिन हिन्द्र हा हिन्द्र हि

"কিন্তু মরণবিভীষিকা ওই কল্পনা ইইতে সচরাচর আসে না। বিভীষিকার হেতৃ এই—'মরণের পরও মনটা বাঁচিয়া থাকে, আর তাহাকে ক্লতকর্ম্মের ফলভোগ করিতে হয়।' যদি তাহাই সত্য হয়, তাহাতেই বা ভয়ের কি রহিয়াছে। মরণের পরও যদি একটা আতিবাহিক দেহ, আর একটা মানসিক জীবন আবহমান থাকে, তাহা হইলে সে জীবন তো এই জীবনেরই অমুর্তি। তাহা হইলে মরণ তো

#### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

330

স্তিয়কার মরণ নয় —গীতার ভাষায়, তাহা দেহান্তরপ্রাপ্তি—আর একটা দেহ পাওয়া।"

সৃষ্ঠি এবং বিনাশ সত্যেরই এপিঠ আর ওপিঠ। মৃত্যুর ভিতর দিয়াও অমৃতচেতনার বিলুপ্তি নাই। সত্যের ক্রমবিকাশ আছে, মৃত্যুরও তাই। মরে মরে মরণ যেন আর ফ্রার না। সত্যই না মরিতে পারিলে সত্যকে জানা বার না। ঘুম হচ্ছে নকল মরণ—সমাধি সত্যিকার মরণ। মরিয়া না গেলে সত্যের অমুভ্তি লাভ হয় না। দৈছচেতনাকে অতিক্রম করিতেই হইবে, তবেই না চৈত্যুঅমৃতত্ব এবং কৃটস্থম৸তত্বের অমুভ্তি লাভ হইবে। কাজেই মৃত্যুতোরণ অতিক্রম করিতেই হইবে, তাহাতে আর ভয় কি 
 জরামৃত্যুকে মানিয়া লওয়ার অর্থই হইল, জড়ের কাচে চেতনার পরাভবকে স্বীকার করিয়া লওয়া। মাহ্য অমৃতত্বের পিগাসী, কাজেই মরণকে মাহ্য স্বীকার করিতে চাহে না কিছুতেই। জড়ের উপর প্রথম বিজয় হইল, আধিকারিকপুরুষের ইচ্ছামৃত্যু। মরণ তাহাদের স্ববশে, অবশে তাহারা মৃত্যুকে বরণ করেন না। মৃত্যু চেতনার ধর্ম হইতে পারে না, চেতনা কৃটস্থ—মৃত্যুহীন।

আদিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের উক্তি—"আমার কেই স্কমেও না, মরেও না। তৃমি আমার মত হও, এ জালা পেতে হবে না। নতুবা নিতা ন্তন মৃত্যুসংবাদ কানে পৌছিবে, আমার বাবার বাবাও ভাহা রোধ করিতে পারিবে না।" জন্মমৃত্যু তৃইটাই আবর্ত্ত। এই আবর্ত্তের উর্দ্ধে উঠিয়া বাইতে হইবে। ইহার একমাত্র উপায় অক্ষরচেতনায় প্রতিষ্ঠিত হওয়া। তাহা হইলেই জন্ম-মৃত্যুরও দ্রন্তা হওয়া সম্ভব। আধিকারিকপুরুষের চেতনা—অমন্বচেতনা। এই চেতনাতে প্রতিষ্ঠিত হওবে পারিলেই মৃত্যুক্তর অনায়াস হইয়া ওঠে।

#### অাধিকারিকপুরুষের চেতনার ব্যাপ্তি

333

প্রলয়ের ভিতরেই থাকে স্টের বীন্ধ, তেমনি মৃত্যুর ভিতরই অনস্ত-জীবনের সম্ভাবনা। শুধু মৃভ্যুকে দেখিলেই ভর আদে, কিন্তু মৃভ্যুর ভিত্তর জীবচৈতগ্যকে দেখিলে আর ভয় কিসের? দেহাস্তরপ্রাপ্তির মতই মৃত্যুতে ভংষর কিছু নাই। মলিনবসন ভ্যাগ করিয়া ন্তন বস্ত্র পরিধানের সময় কি কেহ শোক করিতে বসে? জন্মত্যু তৃইএর ভিতরই চেতন। অব্যাহত থাকে। নত্বা মৃত্যুর পর অন্ম সম্ভব হয় কেমন করিয়া ? চৈতন্তকে আশ্রয় করিয়াই স্থল-স্তম্ম-কারণ দেহ ধাকে। এই চৈতত্তের প্রতিই আমাদের লক্ষ্য নাই। অমাবস্থার ভিতরই পুর্ণিমার স্ত্রপাত, তেমনি মরণের ভিতরই জীবনের অভিব্যক্তি আরম্ভ हत्र। मद्रम श्राखादिक, मद्रम धनात्राम। अञ्चलानेद्रहे मद्राप्त उत्र, চিদ্বাদীর মৃত্যুভাতি নাই। তাঁহারা জানেন, মরণের ভিতর দিয়াই व्यनस्व भीवन नार्डित स्वावसा बहिबार । मन्त्रेडि रिहांब्रवाहीत, চিদ্বাদীর মরণভয় নাই। সাধিকারিকপুরুষ দেহভ্যাগের সময়ও মরণবিক্ষয়েরই লীলা দেখাইয়া গিয়ছেন। মৃত্যু মহাঘুম, কিন্তু.এই বুমের ভিতরও আধিকারিকপুরুষের অমূতচেতন। জাগ্রত থাকে। মৃত্যু ত সংহরণলীলা—এপার ভান্ধিয়া ওপার গড়িয়া উঠে। আধারের পরিবর্ত্তনের ভিতর দিয়া অমূতচেতনার মৃত্যুহান অভিযানই চলিয়াছে। আধিকারিক-পুরুষ নিগমানন্দ নিজে স্বেচ্ছামূত্য বরণ কবিয়া, জড়ের উপর চৈতন্তের নিশানই প্রোথিত করিয়া গিয়াছেন। পরবর্তীদের সমুধে তুল্লজ্যা মৃত্যুন্তর **जिक्कम कविवाद (वनाव मिट्टे निमानहे हहेरव निमाना ।** 

# আর্য্যঋষিদের ত্রন্ধোপাসনার সঙ্গে আধিকারিকপুরুবের মতৈক্য

বন্ধবাদ আর্যাধর্মের মূল কথা। বন্ধজ্যোতি বা বৃহজ্যোতির উপাসক ছিলেন আর্যোরা। বেদে আছে—'আর্যাঃ জ্যোতিরগ্রাঃ'। জ্যোতি বাঁহাদের আর্গে আরো চলিয়াছে অর্থাৎ বাঁহারা বন্ধজ্যোতির উপাসক তাঁহারাই আর্যা! বন্ধ কথাটার অর্থই হইল চেতনার বৃহস্ব। নিজেকে ব্রন্মের সঙ্গে অভিন্ন মনে করাই আর্যাক্রাতির সাধনার লক্ষ্য। আর্যান্থাতি ভূমারই উপাসক। এই বন্ধচেতনাই তাঁহাদের চরম লক্ষ্য।

উপনিষদের পরব্রহ্ম, বেমন বিধোত্তার্গ, তেমনি আবার বিধাত্মক। বন্ধ জগৎ হইয়াও ফুরাইয়া বান নাই। দেশবিশেষেও তাঁহার ব্যাপ্তির আবার দেশাতীতরূপেও তাঁহার সভা বিরাজমান। বিশ্ববন্ধাণ্ডরূপেও তিনি, আবার বন্ধাণ্ডের অতীতও তিনি। সর্বলাকের চেতনার্মপ্রেও তিনি, আবার লোকাতীত চেতনাও তিনি। মোটকথা ব্রহ্ম অথওচেতনা। অথও অফুভবে ব্রহ্ম, জগৎ এবং জীবচেতনার সামঞ্জ্য্ম ঘটিয়াছে। গগনসদৃশ যিনি, তিনিই ব্রহ্ম! ব্রহ্মবাদের মূলে রহিয়াছে সমষ্টির ভাবনা। থওরূপেও তিনি, অথওরূপেও তিনি। নামরূপেও তিনি অভিবাক্ত, আবার নামরূপাতীতরূপেও অবাক্ত। সোহহং ভাব বেমন সত্যা, তেমনি 'সর্ব্বং ব্রহ্মাও সত্যা। প্রপঞ্চোলাস এবং প্রপঞ্চোপশম—অম্বিরোধে ফুই-ই ওছ এবং সত্যা। উলানপথে যিনি, ভাটারপথেও তিনি। সগুণ এবং নিগুণভাব এক অথও অফুভব বা সন্তার মধ্যেই বিধৃত। একের সঙ্গে বছর কোন সংঘর্ষ নাই, কেননা এক হইতেই বহুর শাখা-প্রশাধা।

বন্দ বাস্তবিকই একাধারে বাচ্য এবং অনির্ব্বাচ্য, আবার এই হুইএরও অতীত আরও কিছু।

একম্থী চেতনার সমস্তার সমাধান পাওরা বার না। দৃষ্টিকে সংস্কার বিদি আচ্ছর করিয়া ফেলে তবেই মৃদ্ধিল। নিগুণ ব্রহন্ধর দিকে অতিরিক্ত মনোযোগের ফলে, জগতের প্রতি আসে উপেক্যা। প্রবির দৃষ্টি সেইরপ খণ্ডদৃষ্টি নহে। প্রবি বলিয়াছেন, ব্রন্ধ সপ্তণ, ব্রন্ধ নিপ্তণ, ব্রন্ধ অনির্দ্ধেশ । চেতনাকে সর্বাবিগাহী করিতে না পারিলে সমস্তার সমাধান কিছুতেই হইবে না। নাম-রূপে অভিব্যক্ত যিনি, তিনি যে আবার নামরূপাতীতও এই চেতনাকে আড়ষ্ট করিয়া রাখিলে চলিবে না।

বৈদিক ঋষি বলিয়াছেন—"ব্ৰন্মের জিপাদ ত্যুলোকে অমৃত হইরা রহিয়াছেন, তাঁহার এক পাদ মাত্র এই জগং।" এই তুইএর মিলনে বন্ধ চতুপাং। মাণ্ডুক্যোপনিষদেও আছে চতুপাং ব্রন্মের কথা। বৈখানর, তৈজস, প্রাক্ত এবং ভ্রীয়চেতনার সমাহারে পূর্ণব্রন্ম। একদেশদর্শীকে কিন্তু পূর্ণব্রন্মজ্ঞানী বলা চলে না।

বন্ধকে উপনিষদ আবার আনন্দম্বরপত বলিরাছেন। আনন্দের উদ্বেলনেই এই জগতের স্প্রী। আনন্দের ব্যাপ্তি অব্যক্তে বেমন সত্য, তেমনি ব্যক্তাব্রায়ও সত্য। অব্যক্ত এবং ব্যক্তচেতনা মিলাইয়া তবে পূর্ণচেতনা বা ব্রন্ধচেতনা। ব্রন্ধ জীব এবং জগৎ তুই হইয়াও লোকোত্তর স্বরূপে প্রতিষ্ঠিত। নেতিরূপে ব্রন্ধের হয় একদিকের অমুভৃতি, ইতিরূপে হয় অগুদিকের অমুভৃতি। এই তুইদিকের অমুভৃতির মিলন ঘটিলে তবে হয় পূর্ণব্রন্ধের সম্যক্ অমুভৃতি। কেবল বিশোত্তীর্ণ বেমন চরম সত্য নহে, তেমনি কেবল বিশাত্মকও চরম সত্য নহে। এই তুইএর মাঝামাঝি পুরুষবিধও আছেন। ত্রিপুটি চেতনাকে মিলাইয়া তবে ব্রন্ধচেতনাকে বুঝিতে হইবে।

বিষয় চৈতন্ত, প্রমাণ চৈতন্ত এবং প্রমাত্ চৈতন্ত — চৈতন্তের এই বিবিধরণকে ভাল করিয়া ব্ঝিতে হইবে। একই চৈতন্তের বিমৃত্তি। কাজেই সমাক্ চৈতন্ত বা অথও চৈতন্তে তিনেরই সমাহার রহিয়াছে। এক চোথা হরিণের মত শুধু এক দিকে তাকাইয়া থাকিলেই পূর্ণ সভ্যের সন্ধান মিলিবে না। বিশ্বোত্তীর্ণরূপে ঘেমন তিনি সত্য, তেমনি— 'প্রম এবেদং সর্বাণ্— এইরূপেও তিনি সত্য, অথও অব্যর তবকেই আমরা পাই—ব্রহ্ম, আআ। এবং ভগবান্ রূপে। বিপুটকে লয় করিয়া ব্রহ্মের অতিমানস অবস্থাকে ব্ঝিতে হইবে, আবার বিপুটার ভিতর দিয়া তাঁহার অভিব্যক্তির রহন্ত ও হৃদ্যক্ষম করিতে হইবে।

নামরূপও সতা; বিস্তু নামরূপই একমাত্র সত্য নহে। ব্রহ্মচেতনার আরও তিনটি দিক্ রহিয়াছে, যথা,—সং, চিং ও আনন্দ। ব্রহ্মচেতনাকে দেশবিশেষে আবদ্ধ করিয়া পূজা, উপাসনা চলিতে পারে; কিন্তু পূজা-উপাসনা ঠিক ঠিক হইলে এই ভক্তিপথেই আবার জ্ঞানের বিকাশও হইবে। তথন ব্ঝিব, এক ব্রহ্মচেতনাবোধই নানা মূর্ত্তি পরিগ্রহ করিয়াছে। পূর্ণব্রহ্মের মধ্যে সব বোধের হইয়াছে অপূর্ব্ম মিলন। ব্রহ্মচেতনায় বা ব্রহ্মদৃষ্টিতে কাহারও প্রতি উপেক্ষা নাই। ব্যক্তজগতে যিনি, অব্যক্ত জগতেও তিনি।

আত্মচেতনার উন্মেষের জন্তই পুরুষবিধের উপাসনা। ঈশ্বর .
উপনিষদের ভাষায় — পুরুষবিধ। পুরুষের এই পূর্ণতা চরমে পৌছিয়াছে
ঈশ্বরে। স্বয়ং তিনি পুরুষোত্তম। নির্ব্বাণ বা কৈবল্য চরমসত্যের
স্বখানি নহে। নির্ব্বাণ বা কৈবল্য বাহার বোধে ফুটিয়া ওঠে, তিনি
স্বকে অতিক্রম করিয়াও আবার স্ব হইয়াছেন। ইহাকেই বলে
পূর্ণগর্ভ অহৈত-ভাবনা। আর্ব্য-ঝ্রিদের অহৈত-ভাবনা ছিল এই
ধরণের।

সবিকল্প-নির্ধিকল্প সভ্যের ছুইটি দিক্ রহিরাছে। স্থাপ্নস্থাত চেতনাকে বুঝিলেই চলিবে না। নির্বিশেষ-চৈতত্তের উপলব্ধিও করিতে হইবে। চিত্তকে একাগ্র করিবার জন্মই অবলম্বনের প্রয়োজন হয়, কিন্তু নিরালম্ব অবস্থাকে উপেক্ষা করিলেও চলিবে না। ব্রহ্ম এই জগতে যেমন সভ্য, তেমনি জগণতীতক্রপেও সভ্য। তিনি কেবল এখানে আছেন, সেখানে নাই—ইহা সমাক্ অমুভূতি নহে। বিনি এইখানে, তিনিই সেইখানে—ইহাই ঋষিদের অমুভূতি। আমাদের মন-বুঝিকে ব্রহ্মচেতনায় অবগাহন করাইতে হইবে। রূপের আশ্রেরই রূপাতীত রাজ্যে যাইব, আবার সেই রূপাতীত ভূমি হইতে নাম-রূপের রাজ্যে ফিরিয়া আদিব। ব্রহ্মচৈতত্ত্বে এবং আত্মচিতত্ত্বে কোন প্রভেদ নাই। আমার ভিতর বিনি, বিশ্বের মধ্যেও তিনি, আবার বিশ্বাতীতরূপেও তিনি।

বন্ধচেতনার পুরুষবিধরপই চিন্ময় গুরুষ্ণি। নির্বিকল্পে তাঁহার সাহায্য লইয়াই যাইতে হয়। উপেক্ষা-বৃদ্ধি থাকিলে পত্তন অনিবার্য। ব্যক্তিসন্তাই নৈর্ব্যন্তিক সন্তার দিকে সাধককে অগ্রস্থাকরাইয়া দেন। উপাস্থ-উপাদক ভাব অবৈতচেতনার একাংশে, চেতনার আরপ্ত দিক্ রহিয়াছে। রূপের সংস্কার অরূপের রাজ্যে একদিন নিমজ্জিত হইবেই। তপন থাকিবে শুধু একাল্মপ্রতায়দার। 'বদেবেহ তদমুত্র বদমূত্র তদ্বিহ'—যিনি এথানে, ভিনিই সেথানে; যিনি সেথানে তিনিই এখানে—শ্ববিদের এই অরুভব অন্তরে জাগ্রত করিয়া ত্লিতে হইবে। ধ্যাতা, ধ্যান এবং ধ্যেয়—সর্বশেষে হইবে চিজ্যোতিসাগরে বিলীন। লয়ের পর যদি বৃথ্যান ঘটে, তবে পুরুষয়ান্তমের ইচ্ছায়ই তাহা ঘটিবে। ব্রহ্ম বলিতে কেবল নির্বিশেষ বা কেবল সবিশেষ বৃথিলেই চলিবে না। ব্রহ্মচেতনায় সবিশেষ-নির্বিশেষ এই ত্ইটি ভাবই রহিয়াছে। সাকারে

## আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

336

যিনি, নিরাকারেও তিনি। কেবল সাকার, কেবল নিরাকার কো-টাই
পূর্ণাঙ্গসত্য নহে। ঋষিদের অন্তভূতিতে খণ্ড এবং অথণ্ডের স্থান
নির্বিরোধে ঘটিয়াছে। খণ্ড এবং অথণ্ড পরস্পর পরস্পরের বিরোধী সন্ত।
নহে। উভয়ে মিলিয়া তবেই পূর্ণাদৈত। আর্য্যাঝিষদের অন্তভবে এই
সামঞ্জন্তই ফুটিয়া উঠিয়াছে।

'তত্ত্বমসি' বাক্যের লক্ষ্য ব্ৰহ্ম। সেই ব্ৰহ্মচেতনাই আমি— আর্যাশ্ববিদের ইহাই সভ্যাত্মভূতি। অথগুকে খণ্ডিত করি আমরাই— বুঝিবার স্থবিধার জন্ত : কিন্তু খণ্ডিত না করিয়াও অথণ্ডের অনুভূতি জাগ্রত হইতে পারে। গোটা ব্রন্তিতেক্সের অমূভূতিও বৃহৎ আধারে সম্ভবপর। এক দঙ্গে বন্ধা, আত্মা, ভগবৎ-হৈতন্তের অন্তভূতিও সম্ভবণর : খণ্ডচেতনা অথণ্ডচেতনাভেই বিশ্বত। এই অণণ্ডচেতনাই ব্রহ্ম বা বিরাট্ আমি। আমি বিরাট সম্ত্রস্বরূপ, আমার বুকেই ব্রহ্ম-চৈতন্ত, আলুচৈতন্ত বা ভাগৰত-চেতনার বোধ জাগ্রত হইয়া ওঠে। কাহাকেও লম্ম করিয়া বা উপেক্ষা করিয়া নহে, একদদেই আমাদের ভিতর ত্রিবিধ চেতনার উন্মেষ ঘটিতে পারে। বৈচিত্র্যের অরুভূতি সহ অবৈতের অমুভূতিই ঝবিদের অমুভূতি। 'অজাতবাদ'কে একমাত্র সত্য বলিয়া সত্যদ্ৰষ্টা ঋষিগণ কথনই ঘোষণা করেন নাই। চেতনার অন্তশুৰী বিকাশ এবং বহিনুৰী বিকাশ—এই ছইদিকেই ঋষিদের দৃষ্টি স্বচ্ছ ছিল। আর্যাথবিদের সেই অথণ্ডান্নভূতির কথা আমরা ভুলিরা যাইতেই বসিয়াছি। উপনিষদের ব্রহ্মতন্তালোচনায় আমাদের ভিতর আবার সেই অথওবোধ জাগ্রত হইয়া ওঠে। ঋষিসপ্রাদায় এবং মুনিসম্প্রদায়—এই তুই সম্প্রদায় রহিয়াছে। কেবল অজাতবাদের मिरक व्याधिक व्योक त्रिशां म्निरम्बरे, अविरम्त कर्छ किन्छ 'मर्काः थिन विकार विकार विकासिक विकासि বিখ্যা বা ব্রহ্মজ্ঞানেরই উপাসক। ক্ষর, অক্ষর এবং পৃদ্ধবোত্তম-চেতনার কথাই ব্রহ্মবিখ্যার বারংবার আলোচিত হইরাছে। সগুণ-নিগুণ এবং পৃদ্ধবোত্তমের আলোচনাই ব্রহ্মবিখ্যার প্রধান স্থান অধিকার করিরাছে। ঋষিরা কৈবল্যবাদী ছিলেন না, তাঁহারা ছিলেন পূর্ণাকৈতবাদী। আর্ব্য- ঋষিদের লক্ষ্য ব্রহ্ম—সর্কাবগাহী, তিনি ক্ষরে, অক্ষরে এবং পৃদ্ধবোত্তমে যুগপং বিরাজমান। পৃদ্ধবোত্তম ব্রহ্মে রহিরাছে, সগুণ-নিশুণের নির্বিরোধ উপলব্ধি বা জ্ঞান। আর্যাঞ্জিবিরা এই জ্ঞান বা বিখ্যারই প্রচারক ছিলেন। এই ব্রহ্মবিখ্যা বা জ্ঞান বদি সকলের লক্ষ্য হয়, তবে দক্ষ কোথার, বিরোধ কোথার, অসামঞ্জ্ঞ কোথার ? বিরাট বা ব্রহ্মচেতনার সকলের স্থান করিয়া দিয়াও আমরা সকলেই পূর্ণ। আধিকারিকপৃক্ষর নির্সমানন্দের ছিল এই পূর্ণ ব্রহ্মজ্ঞান। অথও চেতনায় সকল-মত-পথের স্থান করিয়া দিয়া সকলের প্রাণে ঐক্যান্সভৃতিই তিনি দ্বাগ্রত করিয়া তুলিয়াছিলেন।

### নিগম-স্থত্ত

জগদ্গুরুর স্থমহান ইচ্ছা বর্থন আধিকারিকপুরুষ নিগমানদের श्वरक बीरवाद्वारत्त्व पात्र हाशाहेश निया निर्विक मगाधि हहेर जाहारक श्रुतः त्राथानमभाग्न जानमन कतिमाहित्नन, जथन धर्महक्कथार्जन्त মূলস্ত্রগুলিও তাঁহার অন্তরে উদ্ভাদিত হইয়া ওঠে। ব্যাপকধর্ম প্রচারের পূর্বে তিনি নিজের মাঝে 'নিগম-স্ত্র'গুলি প্রত্যক্ষ দর্শন करतन। मनाजनधर्माक এই ছকের উপরই প্রথম রূপদান করেন তিনি। সর্ববর্ণমানমারের পরিকল্পনাও নিগম-স্তত্তের ভিতর দিয়াই আত্মপ্রকাশ করে, কিম্বা 'নিগম-সুত্র' তাঁহার স্থচিন্তিত সিদ্ধান্তেরই পরিণত রূপ। ধর্মবোধের দার্শনিক-রূপ দিয়াছেন তিনি নিগম-সূত্রে। সমন্বরের বীষ্ণ হতেই স্ফুর্তিলাভ করিয়াছিল। দার্শনিক ভিত্তিতে ধর্মকে দাঁড় করাইতে না পারিলে, তাহা সার্মজনীন ধর্ম বলিয়া স্বীকৃত इय ना। এই अन्त्रहे धर्माहार्या आधिकात्रिक महाभूक्ष्यन छाहारमञ् অপরোক্ষান্তভূতিকে শাস্ত্রীয় যুক্তি-বিচারে প্রতিষ্ঠিত করেন সর্বাগ্রে। তাঁহার উদ্ভাবিত 'নিগম-স্তর' এবং 'জ্ঞানচক্রে'র ভিতর দিয়া এক উদার বিশ্বন্দনীন ধর্ম্মেরই অভিব্যক্তি দেখিতে পাওয়া যায়। সারম্বত গ্রন্থাবলীর মাধ্যমে তিনি নিগম-স্ত্রেরই ভাষ্য লিখিয়া গিয়াছেন। স্ত্রগুলি সমাধিভদ্বের পর ব্যুখান দশাতেই লিখিত, তখনও ব্ল্যাযুভ্তির রেশ চলিয়াছে। অথওচেতনার দিব্যজ্যোতিতেই স্বরগুলি প্রণীত। সারস্বত গ্রন্থাবলীর ভিতর দিয়া আর্থাদর্শনের তিনি একটি ন্তুন পরিকল্পনা করিয়াছিলেন। তাদ্রিকগুরু, জ্ঞানীগুরু, যোগীগুরু,

#### নিগম-স্থত্ত

প্রেমিকগুরু'র ভিতরে সেই পরিকর্নাই রূপায়িত। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ-প্রণীত প্রধান চারিথানা পৃত্তকের ভিতরে তাঁহার
সাধনস্ত্বীবনের ছবিই পরিদার ফুটিয়া উঠিয়ছে। শক্তিউপাসনা,
রক্ষোপাসনা, অন্তর্যামীর উপাসনা এবং ভগবানের উপাসনা আর্যাজাতির সাধনারই স্তরভেদ মাত্র। এই প্রধান কাণ্ডগুলির
উপরই সাধনার নানা শাখা-প্রশাখা বিস্তার লাভ করিয়াছে।

আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের ভাব পূর্ণরূপে ধারণা করা সহজ্ব নহে। এই সম্বন্ধে অনির্বাণন্ধী আমাকে \* এক পত্তে বড়ই স্থন্দর করেকটি মূল্যবান্ কথা লিখিয়াছেন। যথা—

"শুধু অবৈত-বেদাস্থের উপর যদি জোর দাও, তা হলে জানীগুরুকেই চিন্বে, কিন্তু যোগীগুরু, তান্ত্রিকগুরু, আর প্রেমিকগুরু কোণার
থাক্বেন তাহলে? লক্ষ্য করো, প্রেমিকগুরু, তাঁর শেষ লেখা।
লেখার সময় তাঁকে দেখেছি। শক্তির পরিণাম ভক্তিতে। ভক্তি
জ্ঞানে বিশ্বত। তাই প্রেমিকগুরুর শেষটার সন্মাসের আলোচনা।
বল্তে গুনেছি, সন্মাসের কথা বল্বার এই উপযুক্ত স্থান। অর্থাৎ
প্রেম আর জ্ঞান যেন যুগনদ্ধ। আরও বল্তেন, সন্মাস আর সখীভাব
এক কথা। রাধা কৃষ্ণকে পেলেন, কৃষ্ণ রাধাকে পেলেন। পাওয়া
পূর্ণ হল না তো! সখীর মাঝে রাধাক্ষ্ণ এসে মিলে গেলেন।
তাই সন্নাসী পূর্ণ। যে যুগলকে আস্বাদন করে, রাধাকৃষ্ণকে হদরে
মিলিয়ে নেয়।"

নিশুণি সন্ন্যাসীর কথা আমরা শঙ্করের মুখে শুনিরাছি; কিন্তু প্রেমিকসন্ন্যাসীর পরিচয় দিয়াছেন প্রেমেরঠাকুর গৌরাঙ্গ স্বয়ং।

<sup>\*</sup> গ্রন্থকার স্বামী সত্যানন্দ সর্পতীকে।

24

তাঁহার সন্ন্যাস, যুগলের অর্থাৎ প্রকৃতি-পুরুষের—পূর্ণব্রন্ধের আম্বাদনজন্ম। পূর্ণব্রন্ধের মধ্যে নিগুর্ণ-সগুণ ছইটি ভাবই রহিয়াছে।
আচার্য্য শঙ্করের লক্ষ্য ছিল নির্দ্ধিশেষ ব্রন্ধের দিকে, কিন্তু
গোপীভাবে গৌরাল চাহিয়াছিলেন সবিশেষব্রন্ধ—রাধার্কঞের মিলনজনিত আনন্দ আম্বাদন করিতে। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ
ছিলেন পূর্ণাহৈতবাদী। গুরুসাধনার সময়ও সহস্রারে দিলেচনকবৎ
শিবশক্তির মিলনজনিত ব্রন্ধানন্দের আস্বাদনই তাঁহার কাম্য ছিল।
জ্ঞানের সাধনায় ব্রন্ধচৈতন্তের মধ্যে সকল চৈতন্তের তিনি সমাহার
দেখিতে পাইয়াছিলেন। আবার প্রেমের সাধনায় পরমাত্মাকে
প্রিয়তম-প্রিয়তমার—অর্থাৎ যুগলরূপে তিনি আম্বাদন করিয়াছিলেন।
আধিকারিকপুরুষের চেতনায় সব ভাবই ছিল বিধৃত। একাধারে
তিনি শাক্ত, জ্ঞানী, যোগী এবং প্রেমিক ছিলেন।

ব্রহ্মবাদ আর্যাধর্মের মূল কথা। আর চেতনার বৃহত্বকেই বলে ব্রহ্ম। এই জন্মই ব্রহ্মকে আকাশের সঙ্গে তুলনা করা হইয়াছে। ব্রহ্ম আকাশের নতই ব্যাপ্ত-চেতনা। নির্দ্মিকল্ল সমাধিতে এই বৃহত্তম চেতনার সঙ্গে হইয়াছিল তাঁহার অভিন্নবোধ। এই ব্রহ্ম কি ভাবে নির্দ্মিশেষব্রহ্মে, সপ্তণব্রহ্মে, কৃটস্থব্রহ্মে এবং জীবব্রহ্মে পরিণত হয়, নিগম-স্ত্রে তাহারই অপূর্ব্ম বিশ্লেষণ করিয়াছেন তিনি।

আর্থান্ত ব্রহ্মোপাসক। মূলের দিকে লক্ষ্য রাখিয়া ক্রমশঃ
অভিব্যক্তির দিকে তিনি আসিয়াছেন। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ,
তৃই প্রকার উপাসনার কথাই বলিয়াছেন—স্বরূপলক্ষণায় উপাসনা
এবং তট্পলক্ষণায় উপাসনা। স্বরূপলক্ষণায় উপাসনার লক্ষ্য—
নিশুর্ণব্রহ্ম, অধিকারী—সন্ন্যাসী সম্প্রদায়। শ্রীমং শঙ্করাচার্যোরও
ইহাই অভিমত ছিল। এই উপাসনার ফলে জীবদ্ধশায় জীবন্মুক্তি,

এবং অস্তে নির্বাণলাভ হয়। আধিকারিকপুরুষ ত্রন্ধনির্বাণের কথা বলার সঙ্গে সঙ্গেই ত্রান্ধীন্থিতির কথাও বলিয়াছেন। অতি প্রাচীনকালে আর্য্যদের মাঝে ত্ইটি উপাসনার ধারা প্রচলিত ছিল—একটি আকাশের (বরুণ), আরেকটি স্থ্যের (মিত্র)। আকাশের সাধনা—অসং, বিনাশ, অসংজ্ঞা এবং শৃ্য্যেরই সাধনা। আর স্থ্যের সাধনা ইইল—সত্তের, সন্থতির, সবিতার, পূর্ণতার মাধনা। নির্বাণে বিনাশের, লয়ের দিক্ও ফুটিয়া উঠিতে পারে, আবার সন্থতির দিক্ও ফুটিয়া উঠিতে পারে। স্বন্ধপলক্ষণার উপাসক সন্মানীসম্প্রদারের মধ্যে নির্বাণের দিকেই ঝেঁকি প্রবল। আচার্য্য শহর এই দিকেই লক্ষ্য করিয়াছিলেন বেশী। আধিকারিকপুরুষ নির্মানন্দ নির্বাণ এবং সম্ভূতি—উভয় সাধনার কথাই বলিয়া পিয়াছেন। ত্রান্ধীন্থিতিতে নির্বাণের এবং সম্ভূতির মুর্গপং এই তুই দিকেরই অনুভব আসে।

ভটস্থলকণায় উপাসনার লক্ষ্য হইল—সপ্তণব্রদ্ধ অর্থাৎ ব্রদ্ধ, আত্মা, ভগবান্। 'জ্ঞান, বোগ, ভক্তি—এই সাধনার বশে। ব্রদ্ধ, আত্মা, ভগবান তিবিধ প্রকাশে॥' জ্ঞানপথে জ্ঞানী ও বৌদ্ধসম্প্রদায় সাধনা করেন। ফল—ব্রদ্ধে লয়। যোগীসম্প্রদায় যোগপথে আত্মারূপে উপাসনা করেন, ফল—আত্মায় লয়। ভক্তসম্প্রদায়ের লক্ষ্য—ভগবান্। ভক্তিপথে ভগবানে লয় বা প্রেমসেবোত্তরা-গতি লাভ হইয়া থাকে।

নিশুণ বৃদ্ধ ও সপ্তণ বৃদ্ধের উপাসনার কথা বলা হইল। বাকী রহিয়াছে আরও তুইটি সাধনা বা উপাসনা। একটি হইল— কৃটস্থবন্ধ, আরেকটি জীববন্ধ। কৃটস্থবন্ধের উপাসনা কি? না, সপ্তণব্রন্ধ ভগবান্ হইতে বন্ধাণ্ডপতির আবিভাব। তুইভাবে বন্ধাণ্ড-পতির উপাসনা হইতে পারে—ঐশ্ব্যভাবে এবং মাধুব্যভাবে। ব্রন্ধাণ্ডপতি ভগবানের ঐশ্বর্যাভাবে উপাসনা করেন, শাক্ত ও মুসলমানাদি। ফল—ক্রমমৃক্তি বা সাযুজ্যমৃক্তি। আর মাধুর্যাভাবে উপাসনা করেন, বৈক্ষব, খুষ্টানাদি। ফল—ক্রমমৃক্তি বা সালোক্য সাক্ষপ্যাদি। অন্তর্যামী ভগবানকে ঐশ্বর্যাভাবে ও মাধুর্যাভাবে— ছই ভাবেই উপাসনা করা চলে।

শেষ বা স্থবিধাজনক উপাসনা হইল—ব্যক্তপ্রন্ধ বা জীবপ্রশের
উপাসনা। জীবপ্রন্ধ হইলেন—অবতার, সিদ্ধপুরুষ ও আচার্য্য।
তাঁহাদের উপাসনার ফলে অর্থাৎ অবতার, সিদ্ধপুরুষ ও আচার্য্যের
উপাসনার ফলে তত্তং গতিলাভ হইয়া থাকে। নির্ভরতা ও সেবা দারা
মৃক্তপুরুষালম্বনোপরক্ত চিত্ত—'মৃক্তপুরুষস্বরূপাকারেণ নির্ভাসতে।'
বিনি যে মতের প্রবর্ত্তক, সাধকের সেই পথ।

আধিকারিকপুরুষের মত বলিতে, তন্ত্র, জ্ঞান, ষোগ ও প্রেমভক্তি
—এই চারিটি মত-পথই বৃঝিতে হইবে। যিনি যে মতের প্রবর্ত্তক
বলিতে, এথানে আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের এই চারিটি প্রধান
মতকেই একসঙ্গে বৃঝিতে হইবে। ব্রন্ধোপাসনা আধিকারিক মহাপুরুষ নিগমানন্দেরও লক্ষ্য; কিন্তু ব্রন্ধোপাসনা চতুর্ন্মির্ব উপায়ে হইতে
পারে। সাধক তাঁহার অধিকারাম্থায়ী, গুরুপদিষ্ট প্রণালীতে—
নিগুণব্রন্ম, স্গুণব্রন্ম, কুটস্থব্রন্ম এবং জীবব্রন্মের উপাসনা করিতে
পারেন। যাঁহার ষেরূপ অধিকার, তাঁহার পক্ষে সেই উপাসনা-প্রণালীই
গ্রহণ করা কর্ত্তব্য। 'নিগম-স্ত্রে' ব্রন্ধোপাসনার এই চারটি প্রণালীই
তিনি দেখাইয়া গিয়াছেন। সয়াাসীসম্প্রদায়ের মধ্যেও এমন সয়াাসী
বহিয়াছেন, যাঁহারা নিগুণব্রন্মের উপাসনা করিতে অক্ষম। তাঁহাদের
জন্ত আধিকারিকপুরুষ জীবব্রন্মের উপাসনার কথা বলিয়াছেন।
সর্বাভূতাম্বকম্পা লইয়াই আধিকারিকপুরুষরগণের হয় বুখ্যান; কাজেই

উত্তম-মধ্যম-অধম—সকল অধিকারীর প্রতিই তাঁহাদের করণার দৃষ্টি থাকে। নিশুণপ্রন্মের উপাদনা করিবার শক্তি বাঁহাদের নাই, মহাবাক্যবিচার করিতেও বাঁহারা অক্ষম—দেইরপ অধিকারীর জন্মই জীবপ্রন্মের উপাদনার বিধান করা হইরাছে। 'নিগম-স্ত্রে' হিন্দু-মুসলমান, খুটান—সকল উপাদনারই স্থব্যবস্থা করা হইরাছে, তাহা না হইলে, এই উপাদনাকে সার্বজ্ঞনীন উপাদনা আখ্যা দেওয়া সম্ভবপর হইত না। আধিকারিকপ্রস্বের লক্ষ্য—সমগ্র জাতির প্রতি। তাঁহারা আদেন বিশ্বের কল্যাণের জন্ম। বিশ্ববাদীর উন্নতির জন্মই মঙ্গল-স্ত্রের বা নিগম-স্ত্রের আবিষ্কার। আপন আপন মতে উপাদনার অধিকার সকলেরই রহিরাছে। আধিকারিকপ্রশ্ব নিগমানন্দের খুটান-মুদলমান শিব্যও আছেন। তাঁহাদিগকে স্বধর্মের রাধিয়াই তিনি সাধন-প্রণালী বলিয়া দিতেন।

আচার্য্যের উপাসনা বৈদিকষ্ণ হইতেই চলিয়া আসিরাছে।
'আচার্য্যদেবো ভব' ইহা শিষ্যের প্রতি আচার্য্যেরই উপদেশ।
জীবক্রেন্দা বলিতে আধিকারিকপুরুষ আচার্য্যের উপাসনাকেই লক্ষ্য
করা হইয়াছে। আচার্য্য ইইলেন—ব্যক্ত-ব্রহ্ম, নরাকার পরব্রহ্ম,
প্রকটব্রহ্ম। আচার্য্যের উপাসনা হুগম, বিশেষতঃ অধম অধিকারীদের
পক্ষে। উপাসনা-পদ্ধতিতে অধম অধিকারীদের জন্মও একটা ব্যবহা না
রাথিলে আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের যে সর্ব্বভৃতাত্মকম্পা রহিয়াছে,
তাহা বৃথিতে পারা যাইত কেমন করিয়া? কলিষ্ব্যে তারকব্রহ্মের
উপাসনার কথাই আমরা গুনিয়াছি, আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ
গুনাইলেন—জীবক্রন্ধের উপাসনার কথা। তাহাতে গুরু বা আচার্য্যের
যে গতিলাভ হয়, অমুগত শিষ্যেরও সেই গতিলাভ হইয়া থাকে।
একমাত্র নির্ভরতা এবং সেবা দ্বারাই তত্তৎ গতিলাভ হইয়া থাকে।

নিশুণব্রন্মের উপাসনার অধিকার একমাত্র সন্মাসীসম্প্রদায়কেই দেওরা হইয়াছে। সন্মাসী কে? না, যাঁহাদের পুত্রৈষণা, বিত্তৈষণা এবং লোকৈষণা নাই, তাঁহারাই প্রকৃত সন্মাসী। ব্রন্মের নিশুণ বিভাবকে ধারণা করিবার মন্তিক সকলের থাকে না! এই জ্যুই অধিকার-বিচার রহিয়াছে। সন্মাসীদের মধ্যেও অধিকার ব্রিয়া আচার্য্য যাহাকে যে লক্ষ্য নির্বাচন করিয়া দিয়াছেন, তাঁহার পক্ষে দেই লক্ষ্যের অন্তবর্তী হইরা চলাই কর্ত্তব্য। অধিকার-বিভাট ঘটাইলে অধ্যপতন অবশুভাবী।

স্তুণত্রক্ষের উপাসনা ছারা চিত্ত শুদ্ধ হইলে নিগুণত্রক্ষের উপাদনায় অধিকার জন্মে—ইহা আচার্য্য শঙ্করেরও অভিমত। কাজেই জীবব্রন্ধের উপাসনা দারা যে পরম্পরাক্রমে নির্গুণব্রন্ধের উপাসনায়ও অধিকার জন্মে—ইহাতে সন্দেহ নাই। ক্রমোন্নতির সকলের জন্মই উন্মুক্ত রহিয়াছে। সাধন মত-পথ नहेग्रा चत्त्वत्र दर्गन श्रांन नाहे-शार्यामाधनात्र। दर्गन ना, আর্যাজাতি গোড়াতেই অধিকারবাদ স্বীকার করিয়া লইয়াছেন। চরম লক্ষ্যের কথা আচার্য্য শঙ্করও বলিয়া গিয়াছেন, আধিকারিক-शुक्रव निश्रमानम् अ विद्याहिन ; किन्छ भन्नदात्र मध्य व्याधिकांत्रिक-পুরুষের পার্থক্য কোথায় অর্থাৎ আধিকারিকপুরুষের বৈশিষ্ট্য কি— তাহাই আজ আমাদিগকে বিশেষ করিয়া অনুধাবন করিতে হইবে। भद्धरतत्र नका मद्यामीमध्येषात्र वा खानीमध्येषाराष्ट्रे व्यावद हिन: জনসাধারণ শহ্মবের লক্ষ্য হইতে তেমন প্রেরণা লাভ করে নাই। এই দিক দিয়া মহাপ্রভুর ধর্ম ছিল লোকারভ, কেবল লোকোত্তর নহে। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দদেবের ভাবের সাধনা এবং জীবত্রন্ধের সাধনার নিৰ্দ্দেশই তাঁহাকে বিশেষ জনপ্ৰিয় করিয়া তুলিয়াছে। তিনি কেবল

निश्वनंबन्तरक प्रभावेदन मञ्जामीमध्यनात्त्रत जृश्वि व्हेज ; किन्त गृशीत्र তাহাতে লাভ হইত না। শহরের নিগুণব্রদ্ধ সাধারণের পক্ষে আয়ত্তাতীত। মৃষ্টিমেয়ের জন্ম নিগুণিত্রন্মের উপাসনা চলিতে পারে; কিন্তু সমষ্টি জনদাধারণের উপায় কি ? শঙ্করপন্থী হইলেও আধিকারিক-পুরুষ নিগমানন্দের মধ্যে এই বৈশিষ্টাটুকু ছিল। তিনি জনসাধারণের জন্ত একটা সার্বভৌম উদারব্যবস্থা দিয়া গিয়াছেন। মহাপ্রভু मन्नामी रहेरले जिनिष कनित्र जनमाधांत्रावत ज्ञ्च वक्टी मरज-मतन পত্না দেখাইয়া গিয়াছেন। বাঙ্গালী চরিত্রের ইহাই বৈশিষ্ট্য। সকল মতবাদকেই তাঁহারা শ্রদ্ধা করেন; কিন্তু নিজম্ব মতবাদও তাঁহাদের একটা থাকে। এই দিক দিয়া বিচার করিলে আধিকারিকপুরুষের व्यदिकवान कावमाधनात महा मश्युक दश्यात्र व्यात्र दवनी माधूर्या-মণ্ডিত হইয়া উঠিয়াছে। সাধারণকে তিনি জীবব্রহ্ম বাদ দিরাই পরিতৃষ্ট করিয়াছেন বেশী। কেবল নির্গুণব্রহ্মের কথা বলিলে বড় জোর তিনি, আচার্যা শহরের মত, জনসাধারণের সঙ্গে অসহযোগী বলিয়াই প্রতিপন্ন হইতেন। আধিকারিকপুরুষের ধর্ম শুধু লোকোত্তর 'ধর্মাই নহে, ভাহার একটা লোকায়ড রূপও আছে। অবৈতবাদীর মুখে জীবত্তক্ষাবাদের কথা বান্তবিকই অভিনব। সর্গাসীর পক্ষে অব্যক্তের উপাদনা দহজ হইতে পারে, কেননা তাঁহাদের সংস্থারই অক্তরূপ; কিন্তু গৃহীর পক্ষে ত একটা স্থগম পন্থা চাই। আধিকারিক পুরুষের আবির্ভাব কেবল সন্ন্যাসীদের জন্তই নহে, তাঁহারা আসেন সমষ্টির উন্নয়নকল্পে। আধিকারিকপুরুষ ব্রহ্মের উত্তার এবং অবতার এই তুই দীলাকেই সভ্য বলিভেন! একটা সভ্য, আরেকটা তাঁহার নিকট মিধ্যা ছিল না। মিধ্যা সংজ্ঞা না দিয়া, এমন কি জগতের ভিতর দিয়া এবং জগদতীতরূপে এক অথণ্ড চেতনারই ক্রমাভিব্যক্তি তিনি দেখিয়া গিয়াছেন। তিনিও বলিতেন, জগৎ ব্রহ্মজানের বাধক নহে, সাধক। কাজেই মায়াবাদীর মত জগৎকে নস্থাৎ করিবার জন্ম তাঁহার সেইরূপ গরজ ছিল না। তাঁহার অবৈতবাদে মাধুর্যা ছিল। অভ্যুদয় এবং নিঃশ্রেয়সকে তিনি সত্যেরই এপিঠ-ওপিঠ বলিতেন। গৃহীত্যানীর বেলাতেও তিনি ছিলেন সময়য়বাদী। গুণের উৎকর্ষ ছারা গৃহীও চরমজ্ঞানের অধিকারী হইতে পারে—ইহাই ছিল তাঁহার অভিমত। ব্রহ্মচেতনা গৃহী-সয়্যাসী উভয়ের মধ্যেই রহিয়ছে। তবে পূর্বজন্মের সংস্কার এবং স্কর্কতির ফলে কাহারও ভিতর চেতনা অনাবৃত এবং তৃত্কতির ফলে কাহারও ভিতর আবৃত। তৈতক্ম গৃহী-সয়্যাসী নির্দ্ধিশেষে সকলের মধ্যেই অমুস্যত রহিয়াছেন।

"উপাসনা ও গতি' সম্পর্কে 'নিগম-স্ত্রে' বে আলোচনা করা হইয়াছে—তাহা সার্বভৌম এবং বিশ্বজ্ঞনীন। চৈতন্তের উত্তার এবং অবতার-লীলাই নিগম-স্ত্রে প্রত্যক্ষ হইয়া উঠিয়াছে। অতঃপর আমরা আধিকারিকপুরুষের ধর্মবোধের দার্শনিকরপ লইয়া আলোচনা করিব। নিগম-স্ত্রে স্থ্রাকারে তিনি বাহা লিপিবদ্ধ করিয়াছেন, তাহারই পরিকার চিত্র ফুটিয়া উঠিয়াছে জ্ঞানচক্রে এবং বিস্তৃত ব্যাখ্যা সারস্বত গ্রন্থাবলীর মধ্যে। তাঁহার লিখিত প্রাবলার মধ্যেও সিদ্ধান্তের পরিচয় মিলে। আমাকে≑ লিখিত একটি প্রের মধ্যে তাঁহার দার্শনিক সিদ্ধান্তের স্থান্তর্মা অধিকারিকপুরুষ্ধের দার্শনিক মত্ত বিশ্বেষণ করিব।

<sup>\*</sup> গ্রন্থাকার স্বামী সত্যানন্দ সরস্বতীকে।

### নিগমানন্দৰ্শন

দর্শনের প্রভিণাদ্য বিষয়—মুক্তি বা মোক। ভারতীয় দর্শনে অন্থ বছ বিষয়ের আলোচনা প্রাসন্ধিকক্রমে হইয়া থাকিলেও সমস্ত আলোচনা পরিশেষে মোক্ষে গিয়াই পর্য্যবসিত। আমরা সকলেই বন্ধনমুক্তি চাই, এবং নিজের স্বরূপ উপলব্ধি করিতে সকলেই অভিলাষী—দর্শনের নিকট হইতে আমরা এই বিষয়েই পাই বিশেষ সাহাব্য। দর্শন জীবের অমৃতস্বরূপ স্মৃতিই জাগ্রত করিয়া তুলে।

মোক্ষ সম্পর্কে নানা মত রহিয়াছে। অবিদ্যার বিনাশকে, বাসনার তহুভাবকে, নিংশেষে বাসনা ত্যাগকে, মমতাবন্ধনের ক্ষরকে, বাসনার নির্ত্তিকে, এক্ষের সহিত জীবের ঐক্যকে, অজ্ঞানগ্রন্থিভেদকে, অজ্ঞানগ্রন্থিভেদ পূর্বক স্বশক্তির অভিব্যক্তিকে, অবিবেক বিনাশকে, মৃত্যুযন্ত্রণা হইতে মুক্তিকে মোক্ষ সংজ্ঞা দেওয়। ইইয়াছে। সাবনপথে ক্রমোয়তির ফলে বৈদিক শ্বরিগণ এক্ষাইয়ক্যক্ষানকেই চরম বিলয়া স্থির করিয়াছেন। মুক্তিকে কৈবল্য, নির্বাণ, শ্রের, নিংশ্রেয়স, অমৃত, মোক্ষ ও অপবর্গ আখ্যাও দেওয়া ইইয়াছে। ইহা ছাড়াও স্বরূপপ্রাপ্তি, এক্ষভবন, এক্ষনির্বাণ, এক্ষলয়, অপ্নরাবৃত্তি, সংজ্ঞানাশ ও প্রলয়্ম নামেও মুক্তিকেই লক্ষ্য করা ইইয়াছে।

অবৈতবাদীরা নির্বাণকে বুঝাইতে গিয়া ব্রহ্মনির্বাণ বা ব্রহ্মলয়ের কথাই উল্লেখ করিয়াছেন। জীব স্বরূপতঃ ব্রহ্ম। অবিদ্যানাশে জীবের যে স্বরূপস্থিতি হয়, তাহাকেই ব্রহ্মনির্বাণ বলে। সংসারদশায় জ্জ্ঞানহেতু স্বরূপের জ্ঞান তিরোহিত বলিয়া অন্নভব হয়, কিন্তু পরমার্থতঃ স্বরূপচ্যুতি ঘটে না। স্বরূপপ্রাপ্তি বলিতে স্বরূপ সম্বন্ধে অজ্ঞানের নিবৃত্তিকেই বুঝার। আচার্য্য বাদরারণ ও বলিরাছেন, 'মৃক্তিতে জীব নিজের স্বরূপে স্থিত হন।' ব্রহ্মই জীবের স্বরূপ, কাজেই স্বরূপপ্রাপ্তিতে জীব ব্রহ্মই হন। 'ব্রহ্মভবন' শব্দের অর্থ ব্রহ্ম হওয়া। শুতিতে আছে, যিনি ব্রহ্মকে জানেন, তিনি ব্রহ্ম হন। 'ব্রহ্মবেদ ব্রক্ষিব ভবতি।'—মৃত্তক উপনিষদ তাহান। মুক্তিলাভ হইলে তার জীবভাব থাকে না। জীবভাবের লয়কেও প্রলয় বলা হইয়া থাকে। সংজ্ঞানাশের তাৎপর্য্য এই যে, মোক্ষে বিশেষজ্ঞান থাকে না। মৃক্তজীবের ব্যক্তিত্ব লইয়া মতভেদ আছে। রামান্মজ বলেন, মুক্তিতে জীব জীবই থাকেন, ব্রহ্মের সহিত কথনও এক হইয়া যান্ না। দেহাল্মাভিমানই মৃক্তির পরিপন্থী, জীবের ব্যক্তিত্ব নহে। মৃক্তজীবের ব্যক্তিত্ব ও অপ্রাকৃত দেহমনাদি থাকে, রামান্মজের সহিত বৈশ্ববাচার্য্য-গণ্ড এই সম্পর্কে একমত।

আছাবিয়ত। জীবের এই আত্মবিয়তির হেত্ অবিদা। ব্রহ্মজ্ঞানলাভ হইলে অবিদ্যার নিবৃত্তি হয়, জীব তখন ব্রহ্ম হন। অবৈতবাদীর মতে মুক্তজীবের ব্যক্তিত্ব বা দেহমনাদি থাকিতে পারে
না। জলবিন্দু বেমন জলে মিশিয়া য়য়, ঘটভঙ্গে ঘটাকাশ বেমন
মহাকাশ হয়, মুক্তজীবও সেইরূপ ব্রহ্ম অবিভাগ প্রাপ্ত হন।
তাঁহার মতে মুক্তজীবের ব্যক্তিত্ব থাকে না। বৌদ্ধেরাও মুক্তিকে নিঃশেষ
নির্ব্বাণ বলিয়াছেন। বৌদ্ধমতে মুক্তজীবের ব্যক্তিত্ব থাকে না।
দীপ নির্ব্বাপিত হইয়া গেলে বেমন আর দীপকে দেখা য়য় না,
সেইরূপ মুক্তজীবেরও আর কোন সন্ধান পাওয়া য়য় না।

অবৈতবাদের ঘোষণা হইল—"ষত্তমদি শ্লোহহমন্মি বোহহমন্মি দ

ত্বমি ।" 'তুমি বাহা, আমিও তাহাই। বাহা আমি, তুমিও তাহাই।'
'বোহনাবসৌ পুৰুষ: দোহহমিন্ন।' মহর্ষি মাজ্ঞবন্ধ্যের অভিমত—'ন প্রেত্য সংজ্ঞান্তীতি।' মৃক্তিতে বিশেষজ্ঞান থাকে না। বৈদিক দার্শনিকগণ বলেন, মৃক্তিতে জীবের সংজ্ঞা, ইন্দ্রিক্ত বিশেষজ্ঞান এবং ব্যক্তিত্ব থাকে না। বৈদিক দার্শনিকগণ মৃক্তিকে বিশেষ করিয়। ব্রহ্মনির্বাণ বলেন। বৃহদারণ্যকোপনিষদে মহর্ষি ষাজ্ঞাবদ্য মৈত্রেয়িকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন—"শৈল্পবলবণথগু বেমন সর্ব্বত্তই লবণরসমর তাহার ভিতর ও বাহিরে কোন ভেদ নাই, অরে মৈত্রেরি! ঠিক তেমনি এই আত্মা পূর্ণ প্রজ্ঞানখনই (চৈতক্তব্বর্গই), তাঁহার অন্তরে-বাহিরে কোন প্রকার ভেদ নাই।"

আচার্য্য শব্দর বলেন, "মোক্ষাবস্থার শুধু উপাধির বিনাশ হর,
কিন্তু আত্মার বিনাশ হর না।" অবৈতবিদান্তিকের মতে জাব ব্রন্ধশ্বরূপ ও নিত্যমৃক্ত। মুক্তি সাধ্য নহে, উহা জীবের সিত্যসিদ্ধাবস্থা।
রামান্ত্র্য বলেন, "মোক্ষে অহংপ্রত্যয়ের নাশ হর মানিলে, আত্মনাশই অপবর্গ বলিয়া প্রকারান্তরে সিদ্ধান্ত ইইয়া দাড়ায়। এইরপ
মোক্ষের জন্ত কে বছরান হইবে?" আচার্য্য শব্দর মোক্ষদশার বে
অহংপদার্থের নাশ স্বীকার করিয়াছেন, উহা আর কিছুই নহে,
বৃদ্ধি অহলার অধ্যাসবৃক্ত আত্মা। তিনি গুরু অহংপদার্থের নাশ
স্বীকার করেন নাই। গুরু অহং আর ব্রন্ধ এক কথা। জীব স্বরুণত:
ব্রন্ধই। রামান্ত্র্য বলেন, "জীব ব্রন্ধন্ত্য হইলেও ব্রন্ধ হন না, তাঁহার
জীবভাব চিরদিনই পক্ষুর থাকে।" ব্রন্ধনির্ধাণ বলিতে জীবভাবের
নির্ব্ধাণকেই বুঝায়। অবৈদিক নৈরাজ্যবাদ বা শৃত্যবাদের আশব্দা নাই
এইথানে। যাঁহারা কেবলমান্ত নিজেদের নির্ব্ধাণের জন্তই উৎস্কুক থাকেন,
তাঁহারা হীন্যানী এবং যাঁহারা সকলের নির্ব্ধাণের জন্ত আগ্রহান্বিত

তাঁহারা মহাযানী। মহাযানমতে নির্ব্বাণপ্রাপ্ত ব্যক্তি সর্বজ্ঞতা লাভ করেন। সর্বাজ্ঞ যিনি, জগতের হঃখ সম্পর্কে তিনি অজ্ঞ থাকিতে পারেন না। জগতের অগণিত ত্বংশপীড়িত জনগণকে সাহায্য না क्रिया जिनि निष्क निर्दागनाट बाधर श्रेकाम क्रियन ना। दोक्रापत মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ আচার্য্য অবলোকিতেশ্বর । "যতদিন পর্য্যন্ত একটি জীবও নির্ব্বাণ লাভে বঞ্চিত থাকিবে, ততদিন পর্যান্ত অবলোকিতেম্বর পরিনির্ব্বাণ গ্রহণ করিবেন না বলিয়া ব্রভ গ্রহণ क्रिजाट्डन।" निर्वाण हत्रम कामा इट्टेन्ड, आधिकात्रिकश्रुक्षश्रम्, ষতদিন পর্যান্ত জীবজগতের মোক্ষ না হয়, ততদিন পর্যান্ত বন্ধনির্বাণ লাভ করেন না। তাঁহারা নির্বাণকে তুচ্ছ মনে করিয়া, প্রত্যাথ্যান করিয়া সকল জীবের মুক্তির অপেক্ষায় থাকেন। এইথানেই व्याधिकात्रिकश्करगरात्र विरमयञ् । "याहाता व्याधिकात्रिकश्कर ভাঁহাদের প্রারন্ধভোগ শেষ হইতে তুই চারি জন্মও লাগিতে পারে।" মোট কথা এই শরীরণাতের সঙ্গে সঙ্গেই তাঁহার। ব্রহ্মনির্বাণ वा देकवना थाथ इन ना। खानी दक्ष निर्मान मुक्ति नाख के जिएक প্রারন্ধভোগের কাল পর্যান্ত অপেক্ষা করিতে হয়। ভাগবতে ব্রন্মা প্রিয়বতকে লক্ষ্য করিয়। বলিয়াছেন—"প্রারন্ধকর্মের ভোগ অনিবার্য্য, এমন কি মুক্তপুক্ষকেও প্রারক্ষেব ভোগ না হওয়া পর্যান্ত দেহধারণ করিয়া থাকিতে হয়। ভবে তাঁহাদের কভু'ত্বাভিমান থাকে না, স্থভরাং ঐ সময়ের কৃতকম্মের ফলভোগের জ্বত্য তাঁহাদিগকে আর পুনরায় জন্মগ্রহণ করিতে হয় না।"

তত্তবোনের উদয় হইলেও আরন্ধকর্মের পূর্ণভোগ না হওয়া পর্যান্ত শরীরপাত হয় না। অজ্ঞানের বিনাশ হইলেও, তাহার লেশ বা সংস্কার এত শীদ্র অপগত হয় না, পরস্ক কিছুক্ষণ তাহার অমুবর্তন

থাকিয়া যায়, ইহাকেই দার্শনিক পরিভাষায় বা**ধিভাসুর্ত্তি** বলা হয়। আচার্য্য শঙ্কর বলেন, 'জ্ঞান হইলেও যে শরীর থাকিতে পারে, তাহা বন্ধজের অহভবদিদ্ধ। এই শরীর বর্তুমানে যে মৃক্তি, আচার্য্য শহর जारात्क क्षीवसूक्ति वरः एम्ह्लाजित लात त्य बाक्त नीन इरेमा यां बमा, তাহাকে বিদেহমুক্তি বলিয়াছেন। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের ত্রন্ধজানলাভের সঙ্গে সঙ্গেই প্রারন্ধভোগ শেব হয় নাই, স্বতরাং তিনি জীবসুক্ত অবস্থায় জগতে ব্রন্ধজ্ঞান বিতরণ করিয়াছেন। অবলোকিতেখরের মতই তিনিও বলিয়াছেন, 'আমার একটি শিয়া অমুক্ত থাকিতে আমিও মুক্ত হইব না'। কাঞ্চেই বন্ধনিৰ্বাণ প্ৰাপ্তির নিশ্চিত সম্ভাবনা থাকিতেও তিনি যে শিষ্যভক্তদের দিকে তাকাইয়া ব্ৰহ্ম-निर्माण धर्ण करवन नारे, रेश जाराव निस्न मूर्थत উक्तिर्जरे अमाणिज। **ज्रत जिनि बन्ननिर्सा**गरकरे भाक वा मूक्ति विनया श्रीकात वा श्रीकात করিয়া গিয়াছেন। এই দিক্ দিয়া আন্চর্য্য শন্ধরের মতের সঙ্গে তাঁহার মতের সম্পূর্ণ মিল বা সামঞ্জ রহিয়াছে। জাবিত থাকিয়াও মৃক্ত, ठाँशामिशरकर तरन क्षोवमुक्त । 'म मना कोवमिन मुक्त এरवजार्थः।'— শ্রীধর স্বাগীর গীতার টীকা। বুদ্ধদেব নিজেও নির্মাণ অবস্থা লাভ করিয়া वद्यपिन भन्नोदन वर्खमान थाकिया लाकश्चिमाधन कन्निया शिन्नाद्वन । क्षीवबुक्तिवान चौकात ना कतिया छेभात्र नारे। "উপদেখোপদেষ্ট ছাৎ তং 'সিদ্ধিঃ"-- সাংখ্যদর্শন। জীবনুক্ত ব্যক্তি ব্যতীত অপর কেহই - প্রকৃত ভত্তোপদেষ্টা হইতে পারেন না বলিয়া জীবন্মক্রের অন্তিত্ব স্বীকার করিতেই হইবে। 'জীবসুক্তপুরুষ মৃত্যুকেও কামনা करतन ना वा जीविक थाविरक्ष टेक्का करतन ना। जिनि कारणत প্রতীক্ষাতেই থাকেন, বেরূপ ভূত্য আদেশের প্রতীক্ষার থাকে।

'যাহাদের বাসনা ভজ্জিতধীজবং পুনর্জন্মবিধানে অসমর্থা এবং বিষয়-ভোগরহিতা, তাঁহারাই জীবমুক্ত'। নিগুণ বন্ধজানিগণ দেহণাত कारनहे ब्रम्मिक्सान श्रीश हन, हेशात्कहे वरन मर्शिम् छि । चाठार्या महत्र বলেন-"ন হি সভোমৃক্তিভাজাং সম্যগ্দর্শননিষ্ঠানাং গতিরাগতি বা किहिए खि"— 'मर्खा मुक्ति ভाक् पर्मनिर्म वाक्ति एक कि वा আগমন নাই .' তাঁহারা স্থুলদেহপাতের সঙ্গে সঙ্গেই ব্রন্ধে লীন হইয়া यान । देशहे इहेन जाशावन निष्ठम, किन्न वाशिकाविकश्रक्षशानव कीव-কল্যাণত্রত শেষ না হওয়ায় সঙ্গে সঙ্গেই তাঁহারা ত্রন্ধনির্বাণ লাভ করেন ना । हेव्हा कविश्राहे मरणामुक्तित्व । विष्ट्रकारनत अग्र पूरत সরাইয়া রাথেন। আমরা অর্থাৎ জগদাসী এইরূপ আধিকারিক মহা-পুরুষগণ ঘারাই বিশেষভাবে উপকৃত হই । জীবিভাবস্থাতেই একবার আধিকারিক পুরুষ নিগমানন্দ মৃত্যুর অভিনয় করিয়াছিলেন আমাদের ममूर्य, बांक्ष महे नोना युवनभर्य উब्बनहे बाह्य। हेम्हांमकि बादा यागीताक क्रमनः প्रागवायुरक छि।हेया नहेर्छ थाकितन ठाँहात निम्नाक ক্রমশ: অবশ হইতে থাকে (ইহা বে প্রত্যক্ষ সত্য, আমরা গা-হাত-পা টিপিয়া তাহার প্রমাণ পাইয়াছি )। সেই সময় তিনি বলেন –'সুধাদার দিয়া আমি এখনই ব্রহ্মলোকে প্রবেশ করিতে পারি। এই বলিঘাই माल माल है हो । वानन, ना, जाताहै जामारक व्यय बाहेरज मिलि ना।" हेशांख दिन तूथा यात्र, हेष्हा कतित्वहे जिनि मुक्तित बाब्हा हिनत्रा याहेटा भातिराजन, किन्छ कक्ष्माञ्चा जिल्हा जाहाराह या विद्यानना-ষাওয়া শিশ্ত-ভক্তদের ইচ্ছার উপরও কতকটা নির্ভর করে। নিয়মের বাতিক্রম এইরূপ ক্ষেত্রেই হইয়া থাকে। সগু-মুক্তিকে তুচ্ছ করিয়া অপরের মৃক্তির জন্ম তাঁহারা দীর্ঘকালও অপেক্ষা করিয়া থাকেন। তাঁহাদের এই অপেক্ষার জন্মই জীবের পক্ষে মুক্তি সম্ভবপর হয়। নভুবা

বক্ষ ব্যক্তি নিজের কান্ধটি গুছাইরা রুপণের মত চলিরা গেলে, জগতের ছরবস্থার মোচন হইত কেমন করিয়া? এই দিক্ দিরা বিচার করিতে গেলে আধিকারিক ব্রহ্মপ্ত পুরুষের স্থান সকলের উপরে। ব্রহ্মপ্ত হইলেই এই অধিকার সকলে প্রাপ্ত হন না। বিশেষ বিশেষ আধারে ভগবান জগতের উদ্ধারনিমিত্ত বিশেষ শক্তি প্রদান করিয়া থাকেন; তাঁহারাই আধিকারিক মহাপুরুষ। আচার্য্য শহরের মতে সগুণ ব্রহ্মবাদীদেরই পুনর্জন্ম বা পুনরাগমন হইয়া থাকে, কিন্তু নিগুর্প ব্রহ্মবাদীর অনার্ত্তি নিতাসিদ্ধ। তাঁহার মতে জ্ঞানীর আর উৎক্রমণ নাই। নির্ব্বাণপ্রাপ্ত ব্রহ্মপ্রাপ্ত। উপাসকেরই উৎক্রমণ আছে।

বক্ষদাক্ষাৎকার হইলেও জ্ঞানীর প্রারক্তনষ্ট না-ও হইতে পারে। মৃক্ত-পুরুষ সঙ্গল্পবল কারবৃহে রচনা করিতেও পারেন। যুগপৎ সমস্ত শরীরে বর্ত্তমান থাকিয়া তিনি ভিন্নবৎ ভোগব্যবহারাদি সম্পন্ন করিতেও সমর্থ। প্রদীপ যেমন একয়ানে স্থিত হইয়াও তাহার প্রভা দারা অনেক প্রদেশে প্রবিষ্ট হইতে পারে, মৃক্তপুরুষও সেইয়প অনেক শরীরে আবিষ্ট হইতে পারেন। মৃক্তপুরুষের জ্ঞান অসম্ভৃতিত হওয়ায়, দেহান্তরেও তাঁহাদের জ্ঞানব্যাপ্তি বা জ্ঞানের প্রসারণ অসম্ভব কিছু নহে। প্রদন্ত অধিকার সমাপ্তির জন্ত যোগবলে তাঁহারা অনায়াসে কায়বৃহত্ত সৃষ্টি করিতে পারেন। আধিকারিকপুরুষের মৃক্তিকে এক হিসাবে আমরা আপেক্ষিকও বলিতে পারি; কেননা অপরের মৃক্তির জন্ত তাঁহাদের অপেক্ষা বহিয়াছে।

এক্ষণে আচার্য্য শন্ধরের সঙ্গে আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের দার্শনিক মতের যে সামঞ্জ্য রহিয়াছে, একখানা মাত্র তাঁহার সহস্ত লিখিত \* চিঠি ঘারাই তাহা প্রমাণ করিতেছি। ষ্থা—

গ্ৰন্থকার খামী সভ্যানন্দ সর্থভীকে নিথিত।

"আমার মতে গুদ্ধসন্ত্ বা স্বরূপ একার্থবাচক নয়। গুদ্ধসন্ত্ রঞ্জগুমের ময়লা না থাক্তে পারে, কিন্তু তা-ও গুণ। স্বরূপ বলুলে আমরা গুণাভীত অবস্থা বুঝি। আর ব্যক্তিত্ব বা জীবত্বকে এক বলে মনে করি। প্রকৃতির গুণাবরণে ব্রহ্মই বছ ব্যক্তিম্ব বা জীবম্বে প্রকাশিত হয়েছেন। জীব ব্রন্ধের অংশ নয়; স্থতরাং নিতাও নয়। চিত্তে হৈতন্তের আভাস মাত্র। আধার না থাক্লে যেমন প্রতিবিম্বও থাকে ना, हिन्त ना थाकरन क्षीवन्त नव हव । जारे त्यांत्रश्रेत्थ हिन्त निर्ताध করনে জীবত্ব লয়প্রাপ্ত হয়, স্বতঃই সাক্ষীম্বরূপ প্রকাশিত হন। এরই নাম আত্মদাকাৎকার; নতুবা ব্যক্তিত্বের সাক্ষাৎকার আত্মসাক্ষাৎকার নয়। আপনাকে জানা আত্মসাক্ষাংকার বলতে পার, কিন্তু তৎপূর্বে আপনার ম্বরূপ অবধারণ করা চাই। আমার মতে আমি ব্যক্তি बरे। जात खानश्राम्या ज्ञामरा ज्ञानस्तर्भक वाक्ति ( ज्ञोवज অর্থাৎ আভাস-চৈত্ত ) পরিহার ক'রে প্রবণ, মনন, নিদিধাাসন কিমা ব্রন্ধবিৎ গুরুর সেবাপূজা, ভালবাসায় ব্যক্তিত্ব বিসজ্জন কর্লে ব্রন্ধনির্বাণ লাভ করা যায়। যোগপথ এবং জ্ঞানপথ বা ব্রহ্মবিদ্ গুরুর সেবা ভিন্ন বন্দনির্বাণের ( স্বরূপ মুক্তির ) আর ততীয় পথ নেই।

"ধারা নির্বাণমুক্তি বা ব্যক্তিত্বলয়ের বিষয় ধারণ। কর্তে পারে না, তাহারাই ভক্তিপথের সিদ্ধান্ত বা লক্ষ্য গ্রহণ ক'রে থাকে। ভক্তের মতে ভগবানের একটা সম্বন্ধন রূপ আছে, জীব তাঁরই অংশ; স্ততরাং নিত্য। জীব মলিন অবস্থায় (রক্ষন্তমোহন্তিভূত) তা জান্তে পারে না। কাজেই গুণের উৎকর্ষ দারা তমঃ রক্ষঃ অতিক্রম কর্লে সন্ত্বনাব্যায় ভগবানে দৃঢ় ভক্তিসম্পন্ন হয়। তথন কারো সঙ্গে কারো বিরোধ থাকে না। আপন আপন ব্যক্তিত্বের ভাবাত্সসারে দান্ত, স্থ্য, বাৎসল্য প্রভৃতি ভাবে সালোক্য সাক্ষপ্য প্রভৃতি মুক্তি লাভ ক'রে থাকে। চরমে

সাব্জ্যম্ক্তিও লাভ হতে পারে। কিন্তু ভক্ত নির্বাণ দ্রে থাক্, সাব্জ্য ম্ক্রিও বিরোধী।"

আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের চিঠিতে তাঁহার দার্শনিক অভিমত यम्भष्टे। जिनि अम्मनिर्वागियोगी इहेरमध, योगभथ এवः खिल्भिरथेव সিদ্ধান্তকেও উপেক্ষা করেন নাই। বরঞ্চ স্তরভেদে সকল মতবাদেরই প্রয়োজনীয়তা এবং স্বীকৃতি তাঁহার দার্শনিক সিদ্ধান্তেও রহিয়াছে। স্বরূপ বলিতে, তিনি গুণাতীত অবস্থা অর্থাৎ আচার্য্য শঙ্করের নিগুণ-ব্রন্ধকেই লক্ষ্য করিয়াছেন। ব্যক্তিত্ব এবং জীবত্বকে তিনি নিভা বলিয়া श्रीकांत्र करतन नारे। वाक्तिष्, षाजाम-देहज्ज, देश षदेषज-द्यारखन्ध পরিভাষা। এই দিকে অবৈত-বেদাস্তের সঙ্গে তাঁহার দার্শনিক অভিমতের আশ্চর্যা মিল রহিয়াছে। শঙ্করপন্থী বলিয়া শাঙ্কর সিদ্ধান্তের প্রতি তাঁহার যথেষ্ট শ্রদ্ধা বহিয়াছে দেখিতে পাই। তিনি বলিয়াছেন, যোগপথ এবং জ্ঞানপথ বা ব্রহ্মবিৎগুরুর সেবা ভিন্ন ব্রহ্মনির্বাণের আর তৃতীয় পথ নাই। এইথানে আচার্য্য শঙ্করের মত অপেক্ষা আধিকারিকপুরুষ নিগমানদের দার্শনিক অভিমতের কিঞ্চিৎ বৈশিষ্টা রহিয়াছে। আচার্য্য শহর শ্রবণ, মনন, নিদিধ্যাসনের উপরই সমধিক গুরুত্ব আরোপ করিয়াছেন ; কিন্তু ত্রন্ধবিৎ গুরুর সেবাপূজা বা ভালবাসাতেও ব্যক্তিত্ব বিসর্জনে ব্রন্ধনির্বাণ লাভ করা যায়, এই কথা তাঁহার দার্শনিক সিদ্ধান্তে উপযুক্ত বা প্রাপ্য স্থান লাভ করিতে পারে নাই। শঙ্কর একমাত্র মহা-বাক্য বিচারের উপরই প্রাধান্ত দিয়াছেন; কিন্ত ভক্তি-ভালবাসার পথেও ব্রহ্মজ্ঞান সম্ভব এই কথা তেমন স্কোর দিয়া বলেন নাই। অবশ্র শঙ্করের গুরুভক্তি কম ছিল না; কিন্তু তাহ। হইলেও তাঁহার ভক্তির সংজ্ঞা অন্তরূপ। বিবেকচুড়ামণিতে তিনি বলিয়াছেন, স্থ-স্থরূপাকু-সন্ধানের নামই ভক্তি। এইখানে গুরুভক্তির স্থান কোথায়? গুরুর আহুগত্য স্বীকার করিয়া গুরুমুথে বেদান্ত শ্রবণ করিয়া, শ্রবণ, মনন,
নিদিধাাসনের পথে চলিবার উপদেশই তিনি প্রদান করিয়া গিয়াছেন।
একমাত্র গুরুসেবা বা গুরুর প্রতি ভালবাসায়ও ব্রহ্মনির্বাণ লাভ হইতে
পারে—ইহা তাঁহার দার্শনিক সিদ্ধান্তের কোন স্থানে উল্লেখ নাই। এইখানেই বৈদান্তিক জীবনুক্ত আধিকাবিকমহাপুরুষ নিগমানন্দের সঙ্গে
আচার্য্য শত্মরের একটু পার্থক্য রহিয়াছে।

निश्मानन्तर्गतत मृत एव इहेन-'मह्मद्भव मछ, शीवाद्भव পথ।' কেবল বিচারের ঘারা নহে ভক্তিযুক্ত জ্ঞান ঘারাও ত্রহ্মনির্বাণ नांड रहेर्ड भारत । निष्ठक खानतृत्तित्र अञ्जीनरानहे नरह, खानमूर्जि ব্রন্ধবিদগুরুর প্রতি ভক্তি থাকিলেও অবৈভজ্ঞানলাভ সম্ভব —ইহাই আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের অভিনব উক্তি। বিচারের দারাও অবিদ্যা দুরীভূত হয়; কিন্তু 'মামেব বে প্রপন্তন্তে মায়ামেতাং তরন্তি তে'— ইহাও ত ভগবদ্বাক্য বা ভগবানেরই অন্ততম আখাসবাণী ৷ শরণা-গতির পথে নিজের অবিদ্যা দূর করিতে নিজের পুরুষকার প্রয়োগ করিতে হয় না; আশ্রিত ভক্তের অবিদ্যা দূর করেন স্বয়ং তিনি। কাজেই তাঁহার প্রসাদে বা কুণাতেও আত্মজান বা ব্রক্ষজান লাভ হইতে পারে। অবিদ্যা নিরশনের ক্ষেত্রে আগ্রিক প্রচেষ্টা অপেকা, গুরুত্বপা-धग्र প্রচেষ্টার মূল্য অনেক বেশী। এখানে পুরুষকারের অহংকার মাথা ভূলিতেই পারে না—অহংগ্রহ উপাসনায় ধাহা নাকি মস্ত বড় প্রতিবন্ধক। গুরুভক্ত পদ্মপাদকে দিয়া আচার্যা শঙ্কর গুরুভক্তির মহিমা ব্যক্ত করিলেও বেদাস্তভায়ে গুরুর সেবাপূজা বা ভালবাদার জয় উচ্চারণ কোণায়ও তেমনভাবে নাই বলিলেই চলে। জীবব্রস্মাকারা বৃদ্ভিকে অর্থাৎ মহা-পুরুষালম্বনোপরক চিত্ত যে 'মুক্তপুরুষম্বরপাকারেণ নির্ভাসতে'—এই কথা কি আচার্য্য শঙ্কর তেমনভাবে উল্লেখ করিয়াছেন ? আচার্য্য-উপাসনা

দারাও ব্রহ্মজ্ঞান লাভ হয়, এই কথা শাহর-ভাষ্যে তেমন প্রভাব বিস্তার করিয়াতে কি, যেমন করিয়াছে—'বিচারাৎ জারতে বোধঃ ' বৃদ্ধবিদ্ গুরুর সেবা-পরিচর্যা দারাও অর্থাং গুরুভক্তি দারাও ব্রহ্মনির্বাণ লাভ সম্ভব—ইহাই হইল শান্ধরভাষ্যের সঙ্গে নিগমানন্দদর্শনস্ত্তের মৌলিক পার্থক্য। নিগুর্ণ-ব্রহ্মবাদ খীকার করিয়াও আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ জীবব্রহ্মবাদের অর্থাৎ অবতার, দিদ্বপুরুষ এবং আচার্য্যের সেবাতেও ব্রন্সনিকাণ লাভ হয়—ইহা বারংবার তাঁহার 'নিগম-স্ত্রে' উল্লেখ করিয়াছেন। 'গুরূপসাত্তি'কেও তিনি খীকার করিয়াছেন। নিগমানন্দ দর্শনের ইহাই বৈশিষ্ট্য। "কেহ কেহ অক্ষে সাক্ষাৎ আত্মসমর্পণ না করিয়া, গুরুতেই আত্মসমর্পণ করে এবং গুরু তাহাদের বন্ধনকাশে উপনীত করেন। জोर≫ धक्≫ बक्त — ইहां हे धक्र পদ खित প্রণালী। यেরপ যজ্ঞহবিঃ প্রথমে দর্নীতে ( হাডায় ) তংপরে অগ্নিতে নিক্ষিপ্ত হয়, তজ্রপ জীব প্রথমে গুরুতে, তৎপরে ব্রন্ধে আত্মসমর্পণ করে। গুরুতে আত্ম-ममर्शनकाती खीरवत कात्रमरनावारका छक्ररमवाहे श्रधान कर्खवा. खनत त्कांन अर्थन अड्डारमद अर्थाकन जांशद नांहे। \* \* \* ज्ञांन, थांन अ প্রপত্তির ন্যায় গুরুপসত্তিও মুক্তির সাক্ষাং কারণ। গুরু প্রীত হইলে, তিনি অয়ং জীবকে মুক্তির পথে লইয়া বান।"—নিম্বার্ক-দর্শন। (ডক্টর শ্রীমতী রমা চোধুরী প্রণীত।) 'নিগম-স্ত্রে' এই ভাবের অপূর্ব্ধ বর্ণনা बहिद्यारक । भाक्षव-पर्मन এवः निशमाननपर्मतनत्र मत्या क्षेत्रा त्यमन বহিয়াছে, তেমনি পার্থক্য বা বৈশিষ্ট্যও বহিয়াছে। জীবত্রহ্মবাদ— नि श्रमानसम्मर्गातत्र अखिनव देविष्टे।

বন্ধজ ধিনি, তিনি বন্ধন্ধরণ প্রাপ্ত: স্বতরাং তাঁহার প্রতি ভালবাস। জুমিলে 'পৈত্রিক ধনবং' ( অজ্জিত ধনবং নহে ) শিষ্য কেন বন্ধজ্ঞানের অধিকারী হইবে না ? নিশ্চয়ই হইবে—এই কথাটাই আধিকারিক- পুক্ষ নিগমানন্দ জোর গলায় বলিয়া গিয়াছেন। ইহাই তাঁহার
অভয়-বাণী বা আখাস-বাণী। জ্ঞানপথে মুক্তি ত্র্র্লভ, কিন্তু ভক্তিপথেও তো মুক্তি মিলে। ভক্তির সর্থই হইল—আতুক্লাময় দেবা।
ব্রন্ধবিদ্গুক্ষর সেবাতেও ব্রন্ধনির্ধাণ লাভ হয়—শঙ্করাচার্যা অপেকা
আধিকারিকপুক্ষ নিগমানন্দ ইহাকেই পঞ্চমুথে প্রচার করিয়াছেন।
এই দিক্ দিয়া বিচার করিলে, আধিকারিকপুক্ষ নিগমানন্দকে
কেবল অবৈভবাদী না বলিয়া সময়য়-বাদী বলাই সম্বত।

निर्श्वन-बन्नानीत मृत्थ मञ्जूष ज्ञेतात्नत निराक्रत्भव वर्गना जा গুনিতে পাওয়া বায় না। আচার্য্য শঙ্কর কি তাঁহার দর্শনে কোথায়াও ভাবলোকের অন্তিত্ব স্বীকার করিয়াছেন ? জীব সত্তন্ধাবস্থায় ভগবানে দৃঢ়ভক্তি সম্পন্নও তো হইতে পারে ? আপন আপন ব্যক্তিত্বের ভাবানুসারেও তো উত্তমাগতি লাভ হইয়া থাকে। ব্যক্তিম্ব-বিসর্জ্জনের আতম্ব তে৷ এখানে নাই, বরঞ্চ ব্যক্তিত্বের ভাবামুযায়ী ভাব পরিপুষ্টির কথাই নিগমানন্দ দর্শনে স্বস্পিট। যাহারা গুণাতীত অবহা ধারণায় আনিতে পারে না. তাহাদেরও তো নৈরাশ্তের হেতু নাই। সত্তন্ধাবস্থায় পৌছিতে পারিলে, গুণাতীত অবস্থ। বেশী দূরে নহে। নিগুণত্রন্ধের বিভীষিকায় মামুষকে হতবৃদ্ধি না করিয়া, বরঞ্চ **সত্ত্বশুদ্ধ ভগবানের** উপাসনার ব্যবস্থা দিয়া নিগমানন্দ-দর্শন যে জগতের কি উপকার সাধন করিয়াছেন তাহা আর বলিবার নয়। শাঙ্কর দর্শনে যে শুরটি উপেক্ষিত ছিল, নিগমানন্দ দর্শনে তাহাই সমুজ্জল হইয়া ফুটয়া উঠিয়াছে। নির্গুণ-সগুণের সন্ধি-श्रुत रव ভাবলোকের সন্ধান নিগমানন্দ-দর্শন দিয়াছেন, তাহা বান্তবিক্ই অভিনব। শাহ্বর-দর্শনের প্রভাবে প্রভাবান্বিত নিগমানন্দ দর্শনের ইহাই অতিরিক্ত অবদান।

भक्षत-कीवन यहिष्ठ कक्ष्रत्र कर्णात्रहे ब्लब्ड छेहां इत्, उत्थ भावत-দর্শনে কর্মসয়াসের ভারটাই বেশী পরিক্ট। জ্ঞান কর্মসাধ্য নছে, ইহা বলার, কর্মজগতে শৈধিলাভাব ফুটিরা উঠা থুবই স্বাভাবিক। কর্মসন্মাদের বাতিক ভারতবর্ষে এই জ্বন্তই এত প্রবল হইয়। দেখা দিয়াছে। কর্ম বন্ধনের কারণ, কর্ম ছারা শ্রেয়: লাভ হর না-ইহা প্রতিপন্ন করিবার জন্ম অধ্যারের পর অধ্যার তর্ক চলিয়াছে। পরিশেষে এই জাতীয় দার্শনিক প্রভাব একটা জাতিকে নির্দ্ধা कतिया जुनिएकरे माराया कतियाह । এर पिक पिया मुमामी रहेरनछ, আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের অভিমত ছিল ভিন্ন। তিনি ঋষিদের मजरे वित्रा शिशांदिन—'क्रांदित्दर कर्मानि किकीवित्रक्तः नर्भाः।" এক শত वरमत পূর্ণ উত্তমে কাজ করিয়া যাইতে হইবে। কর্ম-সম্লাসের ত কোন প্রশ্নই নাই। নিজের কর্ম ফুরাইলে, অপরের জञ्च कर्म कतिरा हरेरा। जगवान यशः विवाहन — "न स शार्थीसि कर्खताः खियु लाटक्यु किश्वन।" ज्यानि, 'वर्ख এव ह कर्मानि।' অতব্রিত ভাবে, বয়ং মুক্তিদাতা খিনি, তিনিও কর্মে লিপ্ত: আর আমাদের কি কর্মসন্নাস আদর্শ হইতে পারে? কর্মত্যাগ বা কর্মসন্মাস একটা জাতির ধর্ম হইতে পারে না। সমগ্র জাতিটাকে निक्षां कतिया टानारे कि छत्ररात्तत्र अछिश्राय । निर्श्व वक्त यिनि, তিনিই ত আবার সগুণ-ব্রহ্ম অর্থাৎ সর্বশক্তিমান কর্মারপেও আত্ম-প্রকাশ করেন। কাজেই কর্মসন্নাসের দার্শনিক বিচার, সমাজ-জীবনে প্রভাব বিস্তার করিলে মৃদ্ধিল। ইহা আর্যান্ধাতির আদর্শ নহে। ব্রহ্মজ্ঞানীর আসক্তিমূলক কর্ম নাই বটে; কিন্তু জগদ্ধিতকর কর্ম ত আছে ? আচাৰ্য্য শঙ্কর ব্ৰন্ধবিছা বিভরণ উদ্দেশ্যে সারা ভারত পদবঙ্কে ভ্রমণ করিয়াছেন। ইহা কি কর্মসন্নাসের লক্ষণ, না, পূর্ণ কর্মযোগীর পরিচয় ? আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ নির্গুণব্রহ্মকে স্বীকার করিয়।
লইয়াও পূর্ণযোগীর আদর্শে জগতের হিতকল্পে শেষ নিঃখাস পর্যান্ত কর্মসাধন করিয়া গিয়াছেন। নিজের কর্ম শেষ হইয়া যাওয়ার পর, জগতের কর্মের বোঝা তিনি নিজ স্কম্মে গ্রহণ করিয়াছিলেন। এইথানে মুক্তি কর্মসন্ন্যাসে, না, কর্মযোগে ? মুক্তিদাতা যিনি, তিনি যে স্বাংং কর্মী সাজিয়াছেন।

নিগমানন্দদর্শন জীবনে শুধু নিংশ্রেয়সকেই স্বীকার করেন নাই, অভ্যুদয়কেও স্বীকার করিয়াছেন। নিশুন চেতনায় পৌছিয়াও, তিনি আবার লোকহিতকরে সগুণ-প্রন্দের মত বিশ্বব্র্জাণ্ডের কর্ম্মজালে নিজেকে জড়াইয়া ছিলেন। এই বন্ধন স্বীকারে তাঁহার কোন তৃংথ বা আক্ষেপ ছিল না। তাঁহার জীবন যে ভগবদিছার সঙ্গে সম্পূর্ণ-ভাবে যুক্ত হইয়া গিয়াছিল। কাজেই কর্মসন্ন্যাস এবং ক্র্যুযোগ এক সাথে তাঁহার জীবনে অভিব্যক্ত হইয়াছিল। তিনি ছিলেন আত্মারাম কর্মযোগী।

কর্মপ্রথ সম্পর্কে তিনি যাহা বলিয়াছেন, নিমে তাহা উদ্ধৃত করিয়া দিলাম। যথা—

- ১। অবর্ণ এত দ্বারা গুণের অপকর্ষ নরকাদি ভোগ এবং নীচ বোনিতে জয়।
- । সকামকর্ম=এতদ্বারা গুণের উৎকর্ষ করত: ভোগের পথ
  প্রশস্ত হয় এবং ত্রিলোকের (ভূ-ভূব-ম্বঃ)ভোগ
  আয়ত হয়। আয়ৢ, আরোগ্য, বল ও শ্রীলাভ
  ও সংকুলে জয়।
- । নিছাম কর্ম=এতদ্বারা গুণক্ষয় করিয়া জ্ঞান বোগ ভক্তিবার।

  মুক্তিপথ লাভ হয়। নিছামকর্মই কর্মবোগ।

নিগমানন্দর্শনে কর্ম্মসন্ত্রাস অপেকা, কর্মধোগের মাহান্ত্রাই প্রচার করা সুইয়াছে সমধিক। এমন কি নিগুণত্রহ্মবাদী নিগমানন্দ স্বয়ং ছিলেন কর্মধোগী। সন্ন্যাসের সঙ্গে কর্মধোগের সম্বর সাধন করিয়।-ছিলেন ভিনি। জ্ঞানলাভের পক্ষে কর্মকে ভিনি প্রভিবন্ধক মনে करतन नाहे। निकाम कर्पारवारात्रत व्यन्तरमा जिनि नतानत्रहे कतिरजन। জগৎকে মিধ্যা প্রতিপন্ন করিবার জন্ম তাঁহার জেদ ছিল না। জগনিখাছবাদী না হইয়াও নিগমানন্দর্শনে ব্রক্ষজানলাভের উপায় তিনি উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। জ্বগৎকে মিখ্যা প্রতিপন্ন করিতে না পারিলে, বন্ধকে প্রতিষ্ঠা করা যায় না, এইরূপ মনোভাব আধিকারিকপুরুষ निगमानत्मत्र हिन ना। विवर्खवादम्त्र जार्श्या ज्ञामम् कतियास, বন্ধাই জগৎ হইরাছেন—ইহাই তিনি বলিতেন। কাজেই শঙ্করপন্থী हरेला अतिवासवारात मान जाहात कान वन्त किन ना। बाकार निर्धन-শ্বরূপ এবং সপ্তণশ্বরূপ উভয়কেই তিনি শ্বীকার করিয়া গিরাছেন। নিবিকেল্প সমাধিতে নিগুণিবক্ষের স্বরূপ বেমন তিনি উপলব্ধি করিয়াছেন. তেমনি ভাবলোকে অশেষকল্যাণগুণসম্পন্ন ঈশ্বনকেও সমভাবে তিনি অমুভব করিয়াছেন দেখিতে পাই। ব্রহ্মকে কেবল অবৈতও তিনি वर्णन नारे, जावात रेक्छ बर्णन नारे। विम्न-हन्कवर উভय मजवामरक অর্থাৎ হৈতাহৈতকে তিনি স্বীকার করিতেন এবং তাহা ছাড়াও দৈতাবৈত বিবৰ্জিত অবস্থারও উপলব্ধি তাঁহার ছিল।

জীব জগৎ, কর্ম বা সৃষ্টি লইয়াই দর্শনের আলোচনা। এই দিক্
দিয়া নিগমানন্দদর্শনের সিদ্ধান্ত সম্পর্কে আমর। সংক্ষিপ্ত আলোচনা
করিলাম। নিগমানন্দদর্শনের সঙ্গে, শাল্পরদর্শনের মিল কোথার
এবং পার্থক্য কোথার আলোচনার সময় আমরা তাহা ব্যক্ত করিয়াছি।

व्यदिकवानीकार निशमानन्तर्मात्तव शतिवत्र ना नित्रा, नमसम्बानी वा জौरमुक्तिवामी विनया वाधिकातिकशृक्तस्य मर्नेनरक मन्यान-श्रमर्नेनरे वामि সঙ্গত বলিয়া মনে করি। ভারতবর্ষের যত সাধন মত-পথ আছে, সকল মত-পথেই পরিক্রম। করিয়াছেন তিনি। মতের সার বা বৈশিষ্ট্য উপলব্ধি করিতে খুব বেশী সময় লাগে নাই তাঁহার। অতি অল-সময়ে মতবাদের রহস্তকে আয়ত্ত করিয়া সেই সম্প্রদায় হইতে তিনি বাহির হইয়া আসিতেন। পরিব্রাজকরণে তিনি শুধু বিভিন্ন দেশই পরিভ্রমণ করেন নাই, বিভিন্ন মতবাদে বা সম্প্রদায়ে মিশিয়া রহস্ত অধিগত করিয়া তিনি সেই মণ্ডলী হইতে নিজ্ঞান্ত হইয়া আসিয়াছেন। নিগুণ-বন্ধ হইতে ভূলোকে এবং ভূলোক হইতে নিগুণ-ব্ৰহ্মের পথে সকল স্তরকে তিনি প্রতাক্ষ করিয়াছেন, কাব্দেই মতবাদ লইয়া তাঁহার জীবনে দ্বন্দ্ব অপেফা, রসাম্বাদনই হইয়াছে বেশী। তিনি ছিলেন সকল রসের রসিক। অতীন্তিয়-চেতনায় থেমন তিনি নিমজ্জিত হইয়া থাকিতে পারিতেন, তেমনি ব্যবহারিক দশাতেও অনায়াসে তিনি ফিরিয়া আসিতে পারিতেন। ডুব দিতে যেমন তিনি জানিতেন, তেমনি ভাসিয়া উঠিতেও পারিতেন। অন্তত রহস্থবিদ ছিলেন এই আধি-কারিকপুরুষ নিগমানন। কোন মতবাদ বা সম্প্রদায়ের প্রতিষ্ঠাতা আচার্য্যকে তিনি অবজ্ঞা করিতেন না। সকলের নিকট মাধুকরী করিয়াই তিনি জ্ঞানের ভাণ্ডারকে পরিপূর্ণ করিয়া তুলিয়াছিলেন। অমুসন্ধিংসা ছিল তাঁহার প্রবল, সভ্যকে নৃতন নৃতন প্রণালীতে তিনি আম্বাদন করিতে পারিতেন। অফুরস্ত আম্বাদনলোলুপতা ছিল তাঁহার

#### নিগমানকদৰ্শন

380

সর্বধর্ষসমন্তর এবং অসাম্প্রদায়িকভাবে ধর্মের বিস্তারই ছিল তাঁহার জীবনের মৃল লক্ষা। সর্বধর্মসমন্তর এবং অসাম্প্রদায়িকভাবে ধর্মের বিশ্লেষণ তিনি নিজেই করিয়া গিয়াছেন। অতঃপর পরবর্ত্তী প্রবন্ধে ভাহারই আলোচনা করিব। \*

<sup>\*</sup> নিগমানদদর্শন সম্পর্কে বিস্তৃত আলোচনা করিরাছি মৎ প্রণীত 'নিগমানদ্দদর্শন' পৃস্তকে এবং নিগমানদদর্শনের মূল স্থ্র—'শঙ্করের মত ও গৌরাঙ্গের পথ
সম্পর্কেও একথানা পৃথক্ পৃস্তক 'শঙ্করের মত ও গৌরাঙ্গের পথ' নাম হিয়া প্রকাশ
করিরাছি। অনুসন্ধিৎস্থ পাঠককে এই ছুইখানা পৃস্তকও পাঠ করিরা দেখিতে অনুরোধ
করি।—গ্রন্থকার

## সর ধর্মসমন্বয় ও অসাস্প্রদায়িকভাবে ধর্মের বিস্তার

ধর্ম মান্তবের সর্বাঙ্গীণ উন্নতিবিধান করে, আবার সাম্প্রদায়িকধর্ম মান্তবেক একদেশদর্শী, অন্ধ, পঙ্গু, করিয়া তোলে। ধর্মজগতে প্রকৃত
উন্নতি বলিতে উদার ব্যাপ্তিবোধকেই বোঝায়। ব্যাপকদৃষ্টি লইয়া
বিচার করিলে, প্রত্যেক সম্প্রদায়েরই প্রয়োজনীয়তা এবং নিগৃত তাৎপর্য্য
ছদরে প্রতিভাত হয়। তখন সাম্প্রদায়িক গোঁড়ামীর প্রাধায় আর
থাকেইনা। নিষ্ঠা লইয়া আমরা প্রত্যেকে স্ব সম্প্রদায়ের থাকিয়া আজ্মিকউন্নতি সাধন করিতে পারি। প্রত্যেক সম্প্রদায়ের মত পথে বৈশিষ্ট্য
থাকিলেও, সম্প্রদায়ের মধ্যে পরস্পরের ভাবের আদান-প্রদান চলিবারও
একটা রান্ডা আছে। গুধু এক সম্প্রদায়ের নহে, সকল সম্প্রদায়েরই
ক্রমোন্নতির পথ রহিয়াছে। আজ্মিক-উৎকর্ষের সঙ্গে সঙ্গু, পরমত
সহিষ্ণুতার ভাবও অন্তরে জাগ্রত হয়। তাহার ফলে, ধর্মক্রেরে
দৃষ্টিকোণের হয় সম্প্রদারণ, ধৈর্যাসহকারে অন্তের মত-পথকে বৃথিবার্মও
একটা আন্তরিক প্রেরণা আদে।

আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ সকল মত-পথে সাধনা করিয়া ইহাই
সমাক্ ভাবে উপক্ষি করিয়াছিলেন যে, সর্ব্দ-সমন্বয় এবং অসাম্প্রদায়িক
ভাবে ধর্ম্মের বিস্তার হইলেই জীব-জগতের প্রকৃত কল্যাণ সাধিত
হইবে। অমৃতপুরুষের ইহাই অভিমত ছিল যে, প্রত্যেক ধর্ম্মতের
বৈশিষ্ট্য সংরক্ষণ করিয়াও আমরা পরস্পার পরস্পারের সঙ্গে মিলিত হইতে
পারি। ব্যক্তিগত সাধন-ভজনে উন্নতিলাভ করিলেও সকলের মধ্যে

সমন্বয় বা সামশ্বস্যের ভাব পরিলক্ষিত হয় না। সাম্প্রদায়িক ধর্মের প্রাধান্ত বা মাহাত্মা-কীর্ত্তন করিতে গিয়া, সার্ব্ধভৌম ধর্মের মূল উদ্দেশ্যই যে বাহিত হয়, দে-দিকে অনেকেরই লক্ষ্য থাকে কিন্ত वाधिकातिकशुक्ष निशमानम আগিয়াছিলেন. পেই সমন্বরের বাণীই গুনাইতে। সর্বরধর্মসমন্বরকে ভিত্তি করিরাই তিনি তাঁহার ধর্মমত জগতে প্রচার করিয়া গিয়াছেন। 'সমন্বয়' কথাটার ভাৎপর্ব্য কি, ভাহা নিজেই তিনি বিশ্লেষণ করিবা গিয়াছেন। এই সমস্তাসঙ্গুল পরিম্বিভিতে আধিকারিকপুরুষের অমূল্য . ভাবধারাকে গভীরভাবে আমাদের অনুধাবন করিতে হইবে। সমন্বয় সম্পর্কে আধিকারিকপুরুষের বাণী নিম্নে উদ্ধার করা হইল—অন্ধাবনের ज्य।

"সর্বধর্ম সমন্বর বলিতে একথা বুঝিও না ষে, সব ভাব ভাঙ্গিরা-চুরিরা এক করিয়া দেওরা। স্ত্রীজান্তি এক হইলেও ভগ্নীভাবে মাভার ভাব বুঝা যায় না। আবার ভগ্নীতে স্ত্রীভাব উপলব্ধি করিতে যাইলে ভগ্নীভাব বিক্বত হয়। সেইরূপ প্রত্যেক সম্প্রদারের উপাস্ত একবস্ত হইলেও ভাবের তারতম্য থাকা প্রযুক্ত, সেই সেই ভাব শিক্ষা দ্বারা সাধন করিলে, তবে সেই ভাব প্রক্রুটিত হইতে পারে। বৌদ্ধভাবে কি আর গোপীভাব উপলব্ধি করা যায়? আমার সাধন-পর্থটি একমাত্র সত্যা, অন্তওলি আন্ত—এই ভাবের বশবর্ত্তী হইয়া সকলের নিন্দা না করিয়া, সতী নারীর আয় আপনভাবে বিভোর থাক। যে যে-রূপে উপাসনা করে, তাহার মনোরথ সেইরূপ সিদ্ধ হয়। রামক্রক্ষদেব বলিয়াছেন, 'ভাব বছ কিন্তু মূলে এক, সর্ব্ব সাম্প্রদারিকভাব নৈটিকভাবে সাধন করিলে একই সত্যে উপস্থিত করে।' নৈটিকভাবে ও সোঁড়ামী এক কথা নত্তে। আপনভাবে

्षाधिकात्रिकशूक्य खीनिशमानन

386

সতীর স্থায় সাধনা কর, কিন্তু কাহারও ভাবের নিন্দা করিও না। স্থুলে বিভিন্নতা নিশ্চিত হইলেও—মূলে এক। ইহাই সর্ববধর্মসমন্তর।" (প্রেমিকগুরু ২৬০—২৬১ পৃষ্ঠা)।

সাম্প্রদায়িক উন্মন্তায় বাহারা নাচিয়া উঠে, ভাহাদের এক বাতিকে পাইয়া বসে। তাহারা মনে করে, সমহর অর্থ—সংহার। জগতে আর অন্ত কোন মত বা পথ থাকিতে পারিবে না, একমাত্র আমার মত পথ ছাড়া। তাহাদের এই ত্দান্ত, কুর সভিযান চলে—স্রষ্টারই বিরুদ্ধে। ম্রষ্টা গোড়াতেই মত-পথের বৈচিত্ত্যকে স্বীকার করিয়া লইয়াছেন। এক ছিলেন তিনি, হইলেন বহু। গোড়ার এই সত্য কথাটা সাম্প্রদায়িক উন্মন্তভার সময় আমরা ভূলিয়াই বাই। আমার যেমন একটি বিশিষ্ট্ ভাব থাকিতে পারে, অন্তেরও আবার তেমনি থাকিতে পারে। আমিই বাঁচিয়া থাকিব, আর অভতে নিধন করিব—ইহা সম্বয়বাদীর আদর্শ হইতে পারে না। এক কথার বলিতে গেলে, সর্ববধর্মসমন্বরের অর্থ —স্ব স্ব ধর্ম্মে নিষ্ঠা এবং অপরের ধর্মকে নিন্দা না করাই বোঝায়। নৈষ্টিকভাব প্রশংসনীয়; কিন্তু গোঁড়ামী নিন্দনীয়। সত্য-সাধককে निष्ठांत्र अथ व्यवस्य कतिएक इट्रेटन, श्रांकाभीत जान ताथिएन हिन्दर না। গোঁড়ামী কি, না, আমার পথটিই একমাত্র সভ্য, অল্যগুলি ভান্ত। বহুরূপী স্রষ্টা যে জগতে বহু মত-পথ সৃষ্টি করিরাছেন, এই কথাটি আমরা সম্পূর্ণ ভূলিয়া যাই। সেই জন্মই দব ভাবকে ভাঙ্গিয়া চুরিয়া এক করিয়া দেওয়া অর্থাৎ ঢালাই করার বাতিকে আমাদের পাইয়া বসে। মূলে এক থাকিলেও, বৈচিত্তোই বে তাঁহার বিকাশ। একই ষে বছ হইয়াছেন—ইহাই উদার দৃষ্টিভঙ্গী। এই ভাব মনে থাকিলে, তখন আর স্রষ্টার উপর কর্তৃত্ব করিতে ইচ্ছা জাগে না। আমার পর্ণটিই একমাত্র সভ্য, আমি যাহা বুঝিয়াছি তাহাই পরম সভ্য—ইহাই হইল অতাচারী মনোভাব। এই মনোভাবের ফলেই আসে একাধিপত্যের অসংযত প্রলোভন। স্টের বৈচিত্র্যকে লোপ করিয়া দেওরাই হইল—অত্যাচার। সাম্প্রদায়িক উন্মন্ততা মাত্র্যকে কতথানি অম্ব করে, ধর্মের ইতিহাস পাঠ করিলে তাহা ভালভাবেই হাদরম্বম হয়। ধর্ম্মাচার্য্যরূপে এই জন্মই সারম্বত-সম্প্রদায়ের সম্মুথে স্বামীনিগমানন্দ তাঁহার লক্ষ্যের কথা হস্পটভাবে ব্যক্ত করিয়া গিরাছেন। সর্ব্বধর্মসমন্বরের অভিনব ব্যাথ্যাটি আমাদের সকলেরই মুথস্থ এবং হাদরস্থ করিয়া রাথা কর্ত্ব্যা।

শৈষ্য ও সামঞ্জন্ত করিয়া সমন্ত শান্তার্থ প্রকাশ এবং সাধন-পন্থা প্রকৃতিত করিয়া গ্রন্থ প্রচার করিতে" আধিকারিকপুক্ষ নিগমানন্দ তাঁহার গুরুদেবের নিকট হইতে ভারপ্রাপ্ত হইয়াছিলেন। গুরুর আদেশকে শিরোধার্যা করিয়া আধিকারিকপুক্ষ সমন্বয় ও সামঞ্জন্ত মূলক ভাবসমূদ্ধ সারস্বত গ্রন্থাবলী জগতে প্রচার করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার ভাবকে প্রতিষ্ঠিত এবং প্রচার করাই—অন্ত্বতাদেরও প্রধান কর্ত্ব্য। জ্ঞান ও ভক্তির, শাক্ত ও বৈষ্ণবের, গৃহী ও ত্যাগীর মিলন-গীতিই গাহিয়া গিয়াছেন আধিকারিকপুক্ষ। ক্রান্তদর্শী হইলেও তিনি ছিলেন সমন্বয়বাদী। সমন্বয়বাদের অর্থ—সামঞ্জন্ত।

সাম্প্রদায়িক বিষে আজ সমগ্র জগৎ জজ্জবিত। এই সন্ধট মৃহর্ত্তেই
আসিয়াছিলেন আধিকারিকপুরুষ—উদার সার্ব্বভৌম অসাম্প্রদায়িক ধর্মের
বিস্তার উদ্দেশ্য লইয়।। তিনি আসিয়াছিলেন—সনাতনধর্ম প্রচার
করিতে। নিজের কথা বলিতে আসেন নাই, প্র্বাচার্য্যদের স্মরন
করিয়াই যাহা বলিবার তিনি তাহা বলিয়া গিয়াছেন। তাহার মতবাদ
সাম্প্রদায়িক দোবে তৃষ্ট নহে। সনাতন ধর্মে রহিয়াছে সামঞ্জন্মের ভাব,
তিনি তাহা আমাদের সম্মুথে প্রকট করিয়া তুলিয়া ধরিয়াছেন।

আধিকারিকপুরুষ তাঁহার প্রণীত গ্রন্থে লিথিয়াছেন—"নিত্য ও লীলা, ভগবানের এই উভয় ভাব যুগপং বিনি উপলব্ধি করিয়াছেন, তিনিই ব্রন্ধবিং—তিনিই প্রেমিকশিরোমণি। ভক্তিমার্গ ও জ্ঞানমার্গের মধ্যে একটি পথ অবলম্বন করিলে পূর্ণসচিচ্চানন্দ উপলব্ধি হয় না। উভয় মার্গাবলম্বন অর্থাৎ জ্ঞান-ভক্তির সমন্বয়ীমার্গে গমন না করিলে পূর্ণানন্দের অধিকারী হওয়া যায় না এবং হৃদয়ের সঞ্চীর্ণতা দূর হইয়া সার্ব্বভৌম উদারতা জন্ম না। কাজেই তাহারা সাম্প্রদায়িক গণ্ডী ছাড়াইতে না পারিয়া হিংসা দ্বেষে ধর্মজগৎ কলুষিত করিয়া থাকে। আর বাঁহার স্থদরে জ্ঞান-ভঞ্জির মিলন হইয়াছে, তাঁহার নিকট কোন গোল नाहे, दकान विषय नाहे, जिनि नकन मध्यनारम भिनिन्ना, স্কল রসে রদিয়া এবং স্কলের নিকট ব্দিয়। দর্বপ্রকার व्यानमनाड कतिया थाक्न। इत्यान, श्रव्लाप, खक्पार, जनक প্রভৃতি :মহাত্মারা জ্ঞান-ভক্তির মিলনে ক্বত-ক্বতার্থ হইয়াছিলেন। রামপ্রসাদ, তুলসীদাস, গুরু নানক প্রভৃতি মহাপুরুষগণও জ্ঞান-ভক্তির মিলনানন্দের আস্বাদ পাইয়াছেন। শঙ্করাচার্য্য ও পৌরান্ধদেবের মিলনই खान-ভक्तित्र সমন্বয়।"

অসাম্প্রদায়িক ভাব বলিতে, সর্ব্ব সম্প্রদায়ের ভাবকে বরণ করাই বোঝায়। অর্থাৎ সকল সম্প্রদায়ই ভগবৎভাবের বিভৃতি—এই প্রতায়কেই বলা চলে অসাম্প্রদায়িক ভাব। সনাতনধর্মের মধ্যে যুক্তি, ভক্তি, জ্ঞান এবং বিচার সবই আছে। বলপ্ররোগপূর্বক সব ভাব ভালিয়া-চুরিয়া এক করিয়া দেওয়াকে সর্ব্বধর্মসমন্বর বলে না। ইহাকে অসাম্প্রদায়িক মনোবৃত্তিও আখ্যা দেওয়া চলে না। সমন্বর বে সম্ভবপর, ইহা তিনি নিজ জীবন দিয়া প্রতিপন্ন করিয়া গিয়াছেন। একাধারে জ্ঞান-ভক্তি থাকিতে পারে। জ্ঞানীগুরুই প্রেমিকগুরুতে

লিথিয়াছেন—'ভজপদারবিক্ষভিক্ দীন—নিগমানক'। জ্ঞানীর পক্ষেই বিনয়ী হওয়া সম্ভবপর। যিনি মহান্, তিনিই সকলের কাছে আনত হইতে পারেন।

ভগবানের অনন্ত নাম। याशांत যে নামে রুচি, সে সেই নামেই ভগবান্কে ডাকিতে পারে। ধর্মজগতে এই স্বাধীনতা সকলেরই আছে। এই স্বাধীনভায় যাহারা হস্তক্ষেপ করে, ভাহাদিগকে সম্প্রদায়াত্ব আখ্যা দেওর।ই সঙ্গত। বুক্তিবিজ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত ধর্ম, অন্ত ধর্মের উপর বলপ্রয়োগ করিতে কথনই অগ্রসর হয় না। পরমতসহিষ্ণুতা সনাতন ধর্মের একটা বড় লক্ষণ। সনাতনধর্ম উচ্ছেদবাদী নহে অর্থাৎ কোন মতপথকেই বিলুপ্ত করিতে চাহে না। ঐক্য বলিতে অন্ত সকল মত-পথকে চূর্ণ-বিচূর্ণ করা বোঝায় না। বৈচিত্র্যের ঐকাহত আবিষারই সনাতন-ধর্মের বৈশিষ্ট্য। গোড়ামী, সাম্প্রদায়িক মনোবৃত্তি, অপরের ধর্মকে আক্রমণ করা, সাধীন চিম্ভার হস্তকেপ, বলপ্রয়োগ করিয়া কাহাকেও স্বীয় ধর্মমতে আনা—কোনটাই সনাতনধর্মের লক্ষণ নহে। সনাতনধর্ম বলপ্ররোগের ধর্ম নহে। এই ধর্মে ব্যক্তিগত অভিকৃতি বা স্বাধীনতাকে অস্বীকার করা হয় নাই। একনায়কত্বের প্রভাব নাই। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ নিজে ছিলেন স্বাধীনতার পৃষ্ধারী, কাঞ্চেই অন্তের স্বাধীনতার আকাজ্ঞাকেও মর্যাদা কি ভাবে দিতে হয়, তাহা তিনি ভালভাবেই জানিতেন। ধর্মকে এক ছাঁচে ঢালাই করার মনোবৃত্তি তাঁহার कानिष्नहे हिल ना। युर्ग थ वर वह वीला वियानी हिलन তিনি। ধর্মজগতে প্রবেশ করিবার জন্ম একটিমাত্র সঙ্কীর্ণ দরজার কথা তিনি বলিয়া যান নাই। অধ্যাত্মজগতের প্রবেশ-দার বহু। बाहात द्यिक् पित्रा हेम्हा, तम तमहेपिटकरे अत्यन कतिएक भारत । अकिपिक्

## আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

360

ছাড়া, আর প্রবেশ-দার নাই—এইরপ অভূত কথা আধিকারিক মহাপুরুষের মুখে কোনদিন আমরা শুনিতে পাই নাই।

জ্ঞান-ভক্তি, শাক্ত-বৈষ্ণব, গৃহী-ভ্যাগীর মিলনই ছিল আধিকারিক পুরুষের কাম্য। এই মিলন যে সন্তবপর, ইহাই তিনি নানাভাবে প্রতিপন্ন করিয়া গিয়াছেন। জগতের সমুখে আজ মিলনের আদর্শই বেশী করিয়া প্রচার করিতে হইবে। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ যে মিলনবাণী প্রচার করিয়া গিয়াছেন, আজ ভাহারই ব্যাপক প্রচারের প্রয়োজন। পার্থক্যের দিক্টাকে বড় না করিয়া, সামঞ্জস্ম বা মিলনের দিক্টাই বেশী করিয়া ফুটাইয়া তুলিতে হইবে। জগতের তৃষিত আত্মা আজ মিলনেরই অভিলাষী। এই অভিলাষ পূর্ণ করিবার জন্মই আধিকারিকপুরুষের আবির্ভাব।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

0

# সমন্বয়বাদী জীজীঠাকুর

#### ১। জ্ঞান ও ভক্তিতে

সাধারণের পক্ষে যাহা অসম্ভব, আধিকারিকপুরুষের পক্ষে ভাহাই
সম্ভব। বিরুদ্ধ ছই প্রান্তের মধ্যন্তনে বসিয়া তিনি ছই পক্ষের মধ্যে
মলন-সাধন করেন। ঐখরীয় ক্ষমতা বিরোধের ক্ষেত্রেই প্রকট হইয়া
ওঠে বেশী।

জ্ঞান ও ভক্তির ছন্দের কথা সাধারণতঃ সকলের কাছেই গুনি;
কিন্তু আধিকারিকপুরুষের মুখে গুনি ছন্দাতীতের কথা। জ্ঞানী বলেন,
ভক্ত মুখ'; আর ভক্ত বলেন জ্ঞানী অভাগিয়া। কাহারও প্রতি
কাহারও অনজর নাই। দার্শনিক বিচারে জ্ঞান ও ভক্তির যে কলহ
তাহা উপভোগ্যই বটে। এক সময় এই ছন্দের ভাবটাকে ফুটাইয়া
তোলাই ছিল কৃতিছ। জ্ঞানী ও ভক্তের ময়য়ৄদ্ধ দর্শনীয়ই ছিল।
কিন্তু ঘন্দেরও অবসান আছে। এখন আর ছন্দ্ধ কাহারও কাছে ভাল
লাগেনা। সকলেই চায় মিলন—সময়য়।

পরস্পর পরস্পরকে বৃষিতে পারিলেই আর ঘন্দ থাকে না। অজ্ঞান অবস্থাতেই ঘন্দ থাকে। জ্ঞানদৃষ্টি খুলিয়া গেলে ঘন্দ তথন আপনি স্থান ত্যাগ করে। জ্ঞানীর মধ্যেও ভক্তি আছে, আবার ভক্তের মধ্যেও জ্ঞান আছে। জ্ঞান এবং ভক্তির সমন্বয় সম্ভবপর। যাহার মধ্যে যে ভাব প্রবল, তাহাকে সেই ভাবেরই ভাবৃক বলি; কিন্তু তাহার মধ্যে অন্ত ভাবও স্বপ্ত বা প্রচ্ছের থাকিতে পারে। জ্ঞানীর অন্তরেও থাকিতে পারে ভক্তির ফোয়ারা। আবার ভক্তের অন্তরেও থাকিতে পারে জ্ঞানের ফল্পধারা। জ্ঞান এবং ভক্তি একাধারেই মিলিয়া-মিশিয়া থাকিতে পারে। জ্ঞান এবং ভক্তির সম্পর্ককে আধিকারিকপুরুষ বলিয়াছেন, ল্রাভা-ভগিনীর সম্পর্ক। তৃই জ্ঞাতির মধ্যেও প্রীতির সম্পর্ক রহিয়াছে। জ্ঞান বড় ভাই, ভক্তি ছোট বালিকা-ভগ্না। ভাই-ভগ্নী গলাগলি করিয়াই চলে। তাহাদের মধ্যে কোন হিংসা-বিষেষ নাই। জ্ঞান এবং ভক্তি অর্থাৎ ভাই-ভগিনী যুখন একসাথে গলাগলি করিয়া চলে তথন দেখিতে কি স্থানরই না লাগে। জ্ঞান-ভক্তির সময়য় দেখিতে কতই না স্থানর।

আবিকারিকপুরুষ জ্ঞানীগুরুর উৎসর্গ-পত্তে পিতৃদেবের উদ্দেশে লিখিয়াছেন—

"শাস্ত্রে পড়িরাছি, পুত্র হইলেই মানব পিতৃথণে মৃক্ত হয়। কিন্তু আমি এখন অধ্যাত্ম-জগতে সংসারী—'সাধনা' আমার পত্নী। তাঁহার গর্ভে 'জ্ঞান' নামক পুত্র ও 'জ্ঞক্তি' নামী কক্যা লাভ করিয়াছি। কক্যাটীকে আজীবন বুকে রাখিব। পুত্রটীকে আপনার চরণে সমর্পণ করিয়া অন্ত পিতৃথণে মৃক্ত হইলাম। যথন হতভাগ্য সন্তানের শ্বৃতি জাগ্রত হইবে বা সাংসারিক অশান্তিতে হাদয় অধিকার করিবে, তথন এই পৌত্রটিকে নিকটে ভাকিবেন, তাহা হইলে ইহকালে পরাশান্তি এবং পরকালে পরমাগতি লাভ করিতে পারিবেন।"

আধিকারিকপুরুষ জ্ঞানীগুরু হইয়াও ক্যাটিকে অর্থাং ভক্তিকে কাছ ছাড়া করেন নাই; ক্যাটীকে আজীবন বুকে জড়াইয়া রাথিবার সাধই তিনি ব্যক্ত করিয়াছেন। কিন্তু জ্ঞান নামক পুত্রটিকে তিনি পিতার সেবার উদ্দেশ্যে পরিভ্যাগ করিয়াছেন দেখিতে পাই। জ্ঞান ব্যতীত মোহগ্রন্ত জীবের শোকে-তুঃখে সান্ত্রনা প্রদান করিবে আর কে? জ্ঞানকে দ্রে সরাইয়া রাখাও চলে; কিন্তু ভক্তিকে কোন অবস্থায় ভ্যাগ করা চলে না। ভক্তি এত সমাদরের সামগ্রী।

আধিকারিকপুক্ষ, জ্ঞানকে পুরুষমায়দের সঙ্গে তুলনা করিয়াছেন। পুরুষের একটু সঙ্গোচ আছে, কিন্তু বালিকা-ভক্তির অন্দরমহলে প্রবেশেরও অধিকার আছে। জ্ঞান-ভক্তি সম্পর্কে আধিকারিকপুরুষ যাহা বলিয়া গিয়াছেন, আমার সতীর্থ স্বামী সিদ্ধানন্দজী তাহা পদ্যে রূপান্তরিত করিয়াছেন। কবিতাটি বড়ই স্থন্দর বলিয়া নিয়ে উদ্ধৃত করিলাম।

জ্ঞান-ভক্তি ছই লাভা ও ভগিনী সদা রহে এক ঠাই। উভরের মাঝে বড় ভালবাসা বিরোধের লেশও নাই । বেখানেই জ্ঞান দেখানে ভক্তি দোঁহে দোঁহা ক্ষেহে বাঁধা। পরস্পরের উছল গীলায় নাহিক কোথাও বাধা ৷ কুট তর্কের যেপা কচকচি ভক্তি সেপা না যায়। বড় ভাইটীর হাতটি ধরিয়া আঁড়ালে দাঁড়ায়ে রয়॥ জ্ঞানের প্রভাবে তর্ক ষ্থ্ন সীমায় আসিয়া ঠেকে। তার্কিক দল জ্ঞানের আড়ালে ভক্তির তবে দেখে। বালিকা স্বভাব ভক্তি, কোথাও হেতে তার মানা নাই। অন্তরেও অন্তর-পুরে প্রবেশিতে দেখি তাই ॥ ख्वान वर्फ ভांडे शुक्रवशास्त्र तरह त्म माँफारव मृत्त्र । জ্ঞানের সাহসে ভক্তি হাদয় ভরি তুলে নব স্থরে॥ ভক্তি কোথাও যেতে নাহি পারে জ্ঞানের আদেশ বিনে। যদি যায়, তবে স্নেহের ধমকে জ্ঞান তারে ডাকি আনে ॥ · **डांटे रिव्य वांत्र अल्डरत नांटे छ**। नित्र म्लॉर्ग रिवर्ण। ভক্তি তাহার বাগাডম্বর কালে হয়ে যায় শেষ ॥ আসল ভক্তি অন্তরে যার জ্ঞান তার ঠিকই আছে। कानीत प्रिथ डिक ब्रायह महारे खाराइ शाह ।

জ্ঞান ও ভক্তি উভয়ই কাম্য এক ছাড়া আর নাই।
একেরে চাহিলে অপরে আসিয়া জুটিবেই সেই ঠ\*াই॥
হেয় নাহি কর কেহ কোনটিরে সাদরে উভয়ে ডাক।
উভের সেবায় জীবন জনম সার্থক করি রাধ॥

জ্ঞান ও ভক্তিকে বৃঝাইতে গিয়া আধিকারিকপুক্ষর আরেক জায়গায়
তুলনা দিগছেন, মিশ্রির চেলা এবং তরল হুগ্নের সঙ্গে। হুধের সঙ্গে
মিশ্রি মিশাইলে অর্থাৎ ভক্তির সঙ্গে জ্ঞান মিশ্রিত হুইলে আরও বেশী
আআদ্যুক্ত হয়। কঠিন মিশ্রিকে তরল হুগ্নের সঙ্গে মিশাইলে
তাহার স্বাদ আরও বাড়ে। কাজেই জ্ঞান-ভক্তির সময়য়ই কাম্য হওয়া
উচিত। মিশ্রি হুগ্নের সঙ্গে মিশিয়া গেলেও তাহার সত্তা লোপ
হয় না। নাম-রূপ না থাকিলেও আস্বাদন ঠিকই থাকে। সময়য়বাদী
ঠাকুর নিগমানন্দ জ্ঞান ও ভক্তির মিলনবাণীই প্রচার করিয়া
গিয়াছেন।

ভক্তির সঙ্গে জ্ঞানের, জ্ঞানের সঙ্গে ভক্তির সন্মিশ্রণে মাধুর্য আরও বাড়ে। মিটোও জলে ঢালাঢালি করিলে স্থপের আম্বাদযুক্ত সরবৎ তৈরী হয়। কেবল মিশ্রি এবং কেবল জলে সরবৎ তৈরী হয় না। ভালভাবে সন্মিশ্রণ না হইলে সরবৎ তৈরী হয় না। আরেকটি বড় স্থান্ত চোথের সন্মুখে ধরিয়াছেন আধিকারিকপুক্ষ । যথা—

"প্রাণের হর-গৌরী মৃত্তি এই জ্ঞান ও প্রেমের জাজল্যমান দৃষ্টান্ত। আলোক যদি ফাম্ন (চিম্নি) দারা আচ্ছাদিত না হয়, তবে কিঞ্চিৎ কর্কশ এ অফুজ্জন বোধ হয়; কিন্তু ফাম্ন দিয়া আচ্ছাদিত হইলে কেমন দ্বিশ্ব ও উজ্জ্বল আলোক বাহির হয়। জ্ঞানও তদ্ধপ কিঞ্চিৎ কর্কশ, কিন্তু প্রেমের ফাম্ননে আচ্ছাদিত হইলে ঐ জ্ঞানালোক স্বিশ্ব মধুরোজ্জ্বল জ্যোতি: বিকীণ করিয়া ভৃপ্ত করিবে।"

জ্ঞান ও ভক্তির সমন্বর যে সম্ভবপর, অধিকারিকপুক্র এইরপ স্থান দুটান্ত বারা ভাহা অনেক জারগাভেই বুঝাইবার চেন্টা করিচাছেন। বাস্তবিকই জ্ঞান ও ভক্তির সমন্বরের দৃশ্য বড়ই স্থানর। হর-গৌরীর যুগলরূপ অপাধিব সৌন্ধর্যে বিভূষিত। আধিকারিকপুক্র নিগমানন্দের দিব্য-জীবন ছিল ও জ্ঞান-ভক্তিতে পরিপূর্ণ। বেমন ছিলেন তিনি জ্ঞানী, তেমনি প্রেমিক। তাঁহার জ্ঞান প্রেম-ভক্তিতে সার্থক হইরাছিল। তত্ত্ব-হিসাবে জানিরাই অর্থাৎ জ্ঞানলাভ করিয়াই তাঁহার অন্তরে তৃপ্তি আসে নাই। জ্ঞান যুখন প্রেমের রূপ ধারণ করিয়া তাঁহার নিকট উপস্থিত হইয়াছিল, তথনই তাঁহার জীবনে পরিপূর্ণতা আসে।

একদল আছেন, তাঁহাদিগকে অভিরিক্ত গোঁড়া এবং সাম্প্রদায়িক আখ্যা দেওয়া ছাড়া পতান্তর নাই। তাঁহারা বলেন, জ্ঞান আর ভক্তির কোনদিন যিলন হওয়া সম্ভবপর নহে। ইহা অবশ্র কুডাকিকের কথা; কিন্তু কোন্তদর্শী মহাপুরুষ সমন্বয়ের কথাই বলেন। বুজি দারাও জ্ঞান-ভক্তির সমন্বয় যে সম্ভব, তাহা বেশ বুঝা বায়।

জ্ঞান বলিতে বৃত্তিজ্ঞানই ধারণার আসে, অর্থাৎ জ্ঞান হইতেছে বিচার-বৃত্তি। আর ভক্তি হইল, হৃদরের অন্তরাগ-বৃত্তি। ভক্তি হইল ভগবদাকারা বৃত্তি, আর জ্ঞান হইল ব্রহ্মকারা বৃত্তি। চিত্তের অক্তত অবস্থাকে বলে জ্ঞান আর ক্রত অবস্থাকে ভক্তি। কাজেই চিত্তের অবস্থান্ত্যারে জ্ঞান ও ভক্তি—এই পৃথক্ সংজ্ঞা আমরাই দিয়া থাকি। সাম্প্রদায়িক বৃদ্ধি হইতেই বিরোধের সৃষ্টি। নতুবা জ্ঞান-ভক্তিতে কোন বিরোধ নাই। একই অর্থাৎ অব্যয়-ভত্তই চিত্তে ভগবদাকারে বা ব্রহ্মাকারে উদ্ভোগিত হইরা ওঠেন। ঘনীভূত জলকেই আমরা বলি বরফ। বরফ একটা নামমাত্র, নতুবা বরফও জলকণারই সংহতরূপ। চিন্মর বিনি, তাঁহাকে আমি ভালবাসি—ইহাই হইল ভাগবতের ভিত্তি। ভক্তি

আর জ্ঞানের লড়াই ভাগবতে নাই। অষয় তত্ত্বই ভালবাসায় পুরুষোত্তম-রূপ ধারণ করিয়াছেন। বিচারে বাঁহাকে নন্তাৎ করি, ভক্তিতে তাঁহাকেই আবার আবাহন করিয়া আনি। তত্ত্বই বিগ্রহরূপ ধারণ করেন। স্কুডরাং জ্ঞান-ভক্তির দুল্ব কোথায়?

ष्टिहिं जा अर्था खारिन वर्ष विकास दिन्य ना, खिल्डिव ना । खानित्क **ङक्किवानीवाध स्रोकात्र करत्रन, जर्द्द जाहा निर्द्छन-छ्वान नर्द्द, स्रेशद्वत्र** সঙ্গে সম্বন্ধ-জ্ঞান। ভক্তিপথে পরমাত্মাকেই পরমাত্মীররূপে ভালবাসা साम्र। एकिए अरुप-छात्नत्र द्यान नार्हे, এर कथा वरनन एकिवां होता। কিন্ত প্রগাঢ় ভব্তিতে অর্থাৎ ইষ্টটিস্তায় মন যখন সম্পূর্ণ তন্ময় হইয়া যায়, তখন তাদাস্ম্য অবস্থাপ্রাপ্তি ঘটে। গোপীদের শ্রীকৃষ্ণ লীলানুকরণ ভাবিয়া দেখিবার বিষয়। ঐ কাত্মা এবং তাদাত্মা—এই পরিভাষাত্ম লইয়া তর্ক-বুদ্ধ করেন তার্কিকেরা; কিন্তু অহভবধন্ত মহাপুরুষের মাঝে এই তর্ক-প্রবৃত্তি দেখি না। পরমান্ত্রাই তো পরম প্রেমাম্পদ। জ্ঞানই ত, অবস্থা-বিশেষে প্রীতি-ভক্তির রূপ ধারণ করে। ভক্তিতে যিনি সাকার, জ্ঞানে जिनिहे नित्राकात । जारांत्र नित्राकारत्रत्र । जारह नत्राकात ऋण । আবিকারিকপুরুষ নিগমানন এক কথায় জ্ঞান-ভক্তির ঘন্দ মিটাইয়া গিয়াছেন। তাঁহার হৃদয়ে ছিল গৌরাঙ্গ অর্থাৎ ভক্তি এবং সহস্রারে ছিল শঙ্কর অর্থাৎ জ্ঞান। কাজেই একাধারে তাঁহার মধ্যে দেখি, জ্ঞান ও ভক্তির নির্বিরোধ অবস্থান।

ভক্তিবাদীরা এই সম্বন্ধ-জ্ঞানকে কোন অবস্থায় বিলোপ করিয়া দিতে ইচ্ছুক নহেন। তাঁহারা বলেন সর্বাবস্থাতেই দ্বৈতজ্ঞান থাকা সম্ভবপর। একই চেডনায় দৈত এবং অদৈতের জ্ঞান থাকে। ঝেঁকের মাথার সমন্বয়-দৃষ্টি থাকে না, নতুবা যুগপৎ দৈত—অদৈতের অবস্থান পরিষ্ণার দেখা যায়। পুরুষোত্তমের মধ্যে ত ক্ষর এবং অক্ষরভাব যুগপৎ দেখা যায়।

গুণবাসিত চিত্তে ত গুণীরই হয় অধিষ্ঠান। 'কুঞ্চক্তে কুঞ্ঞণ সতত সঞ্চারে'—এই মহাজনবাণীর কি কোন তাৎপর্য্য নাই ? ভক্তি করিতে করিতে, বাঁহাকে ভক্তি করি, তাঁহার গুণে চিত্তভরপূর হইয়া ওঠে। ভক্তি-বাদীরা অবৈতবৃদ্ধির নিন্দ। করিয়াছেন, কারণ তাঁহারা দেবা-কুন্তিত জ্ঞান চাহেন ना। (व खारन रमवा-रमवक मबरकात चर्छ विनूशि, তाहा कथन। ভক্তিবাদীর অভিলবিত নহে। নির্বাণ-স্থপকে তুচ্ছ জ্ঞান করিয়া ভক্তি-वानी मिवानत्मरे विভात । अकृषा निक् नरेबारे ভिक्तवानीवा जन्मव, অন্ত কোন দিকে তাঁহাদের জ্রক্ষেপ নাই। তাঁহারা শুধু রূপেরই পুরারী, অরপ রাজ্যে গমন করিতে তাঁহারা অনিচ্ছুক। কিন্ত মানব-দ্বীবনের পিপাসানিবৃত্তি কি একদিকের চিন্তায় হয় ? এমনও আধার দেখি, বাঁহার জীবনে রূপ-অরূপের ঘটরাছে সমন্বয়। এইরূপ সমন্বয়মূর্ত্তি ছিলেন वाधिकांत्रिकभूक्य निগमानल-धाहात्र कीवत्न पिथ खान-छिन्त व्यभूकी সমন্বয়। বোগের সমাধিতে বিনি জড়বৎ অবস্থাপ্রাপ্ত হইয়াছিলেন, প্রেমের সমাধিতে তিনিই সাঞ্জিয়াছিলেন দিব্যোন্মাদ। জ্ঞানসাধনায় বালকবং, তন্ত্রনাধনায় পিশাচবৎ, যোগসাধনায় স্বড়বৎ এবং প্রেমভক্তির সাধনায় উন্মাদবৎ অবস্থা তিনি লাভ করিয়াছিলেন। তিনি ছিলেন সকল ভাবেরই ঘনীভূত বিগ্রহ। এমন স্থন্দর মনোহর সমন্বর-মৃত্তি কলাচিৎই 

#### ং। শাক্ত ও বৈষ্ণবে

প্রকৃত শাক্ত এবং প্রকৃত বৈষ্ণৰ কে, তাহা আমরা জানি না বনিরাই শাক্ত-বৈষ্ণৰ লইরা আমাদের মধ্যে এত হল। এই দক্ষের সমাধান পাই, সদ্পঞ্জর কাছে। 'প্রেমিকগুরু'তে আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ 'শাক্ত ও বৈষ্ণৰ' শীর্ষক একটি মূল্যবান প্রবন্ধ লিখিয়াছেন, প্রয়োজনবোধে তাহার কতকাংশ এইখানে উদ্ধৃত করিতেছি। প্রবন্ধটি মন দিরা পড়িলে,

শাক্ত-বৈষ্ণবের মধ্যে আর কোন দ্বন্দই থাকে না। মহাপুরুষ ছাড়া, আধ্যাত্মিকবিষয়ের নিগৃঢ় তাৎপর্যা ও রহস্ত বলিয়া দিবেন আর কে?

"बामारात्र रात्म माक ७ देवकरव वहामिन वावर विवाम-विमयान, ছন্দ্-কোলাহল হইয়াছে ও হইডেছে। উভয়বাদীই আপন আপন মতের প্রাধান্ত সংস্থাপন জন্ত বহু যুক্তি প্রমাণ দেখাইয়াছেন। শাক্তগণ বলেন, 'শক্তিজ্ঞানং বিনা দেবি মৃক্তিহাসায় ক্লতে"—অর্থাৎ শক্তিজ্ঞান ভিন্ন মুক্তির আশা হাস্তজনক ও বুগা। আবার বৈফবরণ শাস্তপ্রমাণ দারা (मथाहेरवन रव, देवकवरे এकमाज मुक्तित अधिकाती। शृथिवीत नाना দেশ, নানা সম্প্রদায় আপন আপন ধর্মভাবে বিভোর হইয়াছে, তুঃথের বিষয়, তাহারা বৈষ্ণব কিঘা শাক্ত না হইলে মুক্তিলাভ করিতে পারিবে না। নিরপেক ব্যক্তিমাত্রেই বোধ হয় সাম্প্রদায়িক গোঁড়াদিগের এইরপ প্রলাপোক্তি শুনিয়া হাস্ত সম্বরণ করিতে পারিবেন না। পরিধির সকল স্থান হইতে বৃত্তের কেন্দ্র যে সমদূরবত্তী, যত মত, তত পথ— প্রত্যেক ব্যাসার্দ্ধ সমান, পরিধি বা ব্যাসার্দ্ধন্থিত ব্যক্তি তাহা কি প্রকারে क्वानित्व ? जारे। क्रगट्यत धर्ममञ्जूषाद्य शतम्भत विद्वय-द्वानार्न। नजुवा প্রকৃত সাধুর निक्ট কোন হিংসা-ছেষ নাই; তাঁহারা জানেন, যে কোন মতের চরম সাধনার সকলে একই লক্ষ্যে উপস্থিত হইবে। স্থতরাং বৈয়াকরণিক অর্থান্থনারে শাক্ত বা বৈষ্ণব, শক্তি-উপাদক বা বিষ্ণু-উপাদক হইতে পারে, কিন্তু প্রকৃত মর্ম্ম তাহা নহে, উহা ধর্মের সাধন পথেরই স্তরবিভাগ মাত্র। জীব যতদিন মায়ার অধীন থাকে—রূপ, রুম, গন্ধ, শন্ধ ও স্পর্ণে মোহিত হয়, বাসনা-কামনার দাস হইয়া থাকে, ভতদিন সে বদ্ধ। সেই বদ্ধণীব সাধুশান্তের কুপায় উদ্দ হইয়া ষথন প্রকৃতির বাহুমুক্ত হইবার জন্ম সাধন করে, তথন সে भांखः; जात यथन मात्राम्कः रहेवा जाजात जनरमार्क त्थामत्रममाधूर्या আষাদন করে, তথন সে বৈষ্ণব। অতএব সাধক শক্তি বা বিফ্র—
বাঁহারই উপাসক হউন না কেন, সাধনার স্তরভেদে—শাক্তাদি নামে
অভিহিত হইবে। এইরূপ যে মন্ত্রেই উপাসনা করা হউক না কেন, জীব
মে-কোন সম্প্রদায়ভূক হউক না কেন, সাধনার স্তরভেদে—শাক্তাদি নামে
অভিহিত হয়। শিবের দৃষ্টাস্তে আমরা এই বিষয়টি পরিক্ষ্ট করিতে চেষ্টা
করিব।

শিব যথন দাকারণীকে বিবাহ করিয়া সংসার করিতেভিলেন, তথন ভিনি বদ্ধজীব মাত্র। তৎপরে বধন দক্ষযজ্ঞ উপস্থিত হইল, নিব সতীকে विना निमञ्जल भिजानतम् यारेष्ठ नित्यम क्त्रिलन ; किन्छ मठी, निववाका প্রান্থ না করিয়া দক্ষালয়ে গিয়া প্রাণত্যাগ করিলেন। তথন শিব বুঝিলেন, 'প্রক্রভি' ত তাঁহার বশীভূতা নহেন, কর্ত্তব্য উপস্থিত হইলে তিনি সকল সম্বন্ধ ছিন্ন করিতে পারেন। তথন তিনি শক্তিকে প্রক্রত हिनिए পार्त्रिलन, मिक्कान इहेन-जमिन छिनि महास्वारत विनित्त । শিব শাক্ত হইলেন। এদিকে দাক্ষায়ণীা হিমালয়ের গৃহে গৌরীরূপে জন্ম-গ্রহণ করিয়া শিবকে পতিরূপে পাইবার জন্ম তাঁহার দেবা করিতে লাগিলেন। শিব জক্ষেপও করিলেন না। যিনি একদিন সভীর মৃতদেহ স্বন্ধে করিয়া ত্রিলোক ভ্রমণ করিয়াছিলেন ; তিনি আন্ধ সেই সতীকে— সেই হারাধনকে পুনঃ প্রাপ্ত হইয়াও তাঁহার দিকে দৃক্পাত করিলেন না। ज्थन त्रोती त्रवरात्व माहात्या महनवाता नित्वत शानख्यत त्रहे। क्तिरान ; किन्छ निरायत्र कोंगाल महन मृहार्ख खन्म हरेमा शन। निय তथन मक्किरक भन्नीकरण मानीत छात्र धार्व कतिया, बन्नानस्त्ररम निमध रहेशा (शत्नन। এতদিনে শिव देवस्थव स्टेर्जन। जाहे, महाराव পরমবৈষ্ণব বলিয়া কীর্ত্তিত। শাক্ত মায়াকে বশীভূত করিবার সাধন করিতেছেন; আর বৈশ্বব শক্তি জয় করিয়াছে, বৈশ্ববের নিকট প্রকৃতি মায়াঞ্চাল বিস্তার করেন না, বরং লচ্জাবনতমুখী হইয়া পলায়ন করেন। শাক্ত যথন মায়াকে সাধনার দারা বনীভূত করেন, কিছা তাঁহার কপালাভ করেন, কামকে ভন্মীভূত করেন, তথন বৈষ্ণব-পদবাচ্য হন। এই কারণে রামপ্রসাদ, রামকৃষ্ণ শক্তিসাধক হইলেও ইহারা পরমবৈষ্ণব। আর যে সকল বিষ্ণু-উপাসক বিষয়-বিষ-বিদ্যু-চিত্তে সংসার প্রলোভনে হাব্ডুব্ খাইতেছে, তাহার। শাক্তাধম। যে ব্যক্তি প্রকৃতির অনলবাহর হাত এড়াইয়াছেন, তিনি শক্তিউপাসক হইলেও বৈষ্ণব। শক্তিউপাসক কিছা কোন স্তাদেবতার উপাসক যদি শাক্ত হইত, তবে রাধা-উপাসক কিছা কোন স্তাদেবতার উপাসক যদি শাক্ত হউত, তবে রাধা-উপাসক পরম ভাগবত শুকদেব গোস্বামীও শাক্ত; কিছ্ক সকলেই তাঁহাকে পরমবৈষ্ণব বলিয়া জানে। এই হেতু-বাদে রামপ্রসাদও পরমবৈষ্ণব। রামপ্রসাদ যে-দিন গাহিলেন,—

ভবেরে সব মাগীর খেলা। মাগীর আপ্রভাবে গুপ্তলীলা॥

সপ্তবে নিগুলৈ বাঁধিয়ে বিবাদ, ঢেলা নিয়ে ভাঙ্গছে ঢেলা।
(সে বে) সকল কাজে সমান রাজী, নারাজ হয় সে কাজের বেলা॥
তথন বুঝিলাম, রামপ্রসাদ শাক্ত, তিনি মায়াকে জানিয়াছেন; আর
মায়া তাঁহাকে বাঁধিতে পারিবেন না। তারপরে যথন শুনিলাম—

'সে যে ভাবের বিষয় ভাব ব্যতীত অভাবে কি ধর্ত্তে পারে।'
তথন রামপ্রসাদকে বৈষ্ণব বলিয়া সন্দেহ হইল। তারপরে—
যড়দর্শনে দর্শন মিলে না, আগম-নিগম তন্ত্রসারে।
ভক্তিরসের রসিক সে যে সদানন্দে বিরাজ করে॥

তখন আর সন্দেহমাত্র রহিল না, আমরা রামপ্রসাদকে বৈক্ষব বলিয়া আনিতে পারিলাম। যে কোন দেবভার উপাসক হুউন না কেন, এমন কি মুসলমান, খুষ্টান প্রভৃতিকেও শাক্ত বা বৈষ্ণব বলা याद्रेटि शादा। अञ्चय किवन विक् छेशामक देवक्षय नट्ट, शृथिवीय दि किन जाि रहेक ना किन, त्य माधनात छेक्छर विवास किन किन्न माधात वीधन—आकर्षणित आकृन्छ। विनष्टेश्किक विकासमानिक छूनिया शिवाहन, आधात छीराक छेक्छर्छ 'देवक्षव' विनया द्यावणा किन्न । आत्र वामना-विषय और कोशीनकद्यावाती रहेल्ल छाराक भाक्तावम किन्न विकास विकास विकास विवास किन्न विवास किन्न विवास किन्न विवास विवास

'পাঠক! আপন আপন সাম্প্রদারিক গোঁড়ামী ভূনিয়া একবার সমাহিত-চিত্তে চিন্তা কর দেখি, তাহা হইলেই উপরোক্ত বাক্যের সভ্যতা উপলব্ধি করিতে পারিবে। তোমরা কি মনে কর যে, চোর, বদমারেস লম্পটগণও শক্তি কি বিষ্ণুমন্ত্রে দীক্ষাগ্রহণ করিলেই মৃক্ত হইবে? কিন্তু একটু ভাবিলেই ভোমাদের কথার অসারতা বুঝিতে পারিবে। আর শাক্ত বা বৈষ্ণব শব্দে উপরোক্ত অর্থ গ্রহণ কর, সকল বিবাদহঞ্জন হইবে, শাস্ত্রবাক্যেরও মর্য্যাদা রক্ষা হইবে। বাত্তবিকই বৈষ্ণব মৃক্তির অবিকারী — বৈষ্ণব ভিন্ন অন্ত কেহ মৃক্তিনাভ করিতে পারে না। কিন্তু বিষ্ণৃত্রপানক অর্থে বৈষ্ণবশব্দ গ্রহণ করিলে, সে প্রলাণোক্তিতে কে মৃক্তি পাইবে কিম্বা কোন্ ব্যক্তি সে কথায় অন্তর্মক্তি প্রকাশ করিবে? আর শক্তিকে বিনি জানিয়া—তাহার বাহ্নুক্ত হইয়া ভগবানের প্রেমমাধ্র্যো ভূবিয়া গিয়াছেন, তিনিই বৈষ্ণব। যে কোনও জাতি—যে কোনও সম্প্রদায়ভুক্ত হউন না কেন, এবজুত বৈষ্ণবই মুক্তির অধিকারী—আমরাও সেই বৈষ্ণবের পদরক্তঃভিখারী।"

আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ শাক্ত ও বৈষ্ণবের যে উদার সংজ্ঞা দিয়াছেন, তাহাতে বিন্দুমাত্র গোঁড়ামির স্থান নাই। কেবল বাহ্নিক আচার দেখিয়া শাক্ত-বৈষ্ণব বাছাই করিলে ঠকিতে হইবে মাত্র। শাক্ত-

### আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

365

্বৈফব চিত্তের অবস্থা। শাক্তকুলেও বৈফব-সংস্কার লইয়া জন্ম হইতে পারে, আবার বৈষ্ণবকুলেও শাক্ত-সংস্কার নইয়া জন্ম হইতে পারে। कि गूननमान-शृष्टात्मत मस्मुख भाक देवस्थव थाकिएक পারেন। শিক্তি-বৈফ্ব কেবল হিন্দুবংশেই জন্মগ্রহণ করিবে-ইহার কোন মানে নাই। শক্তি-উপাদকে এবং বিষ্ণু-উপাদকে ধন্দের কি হেতু থাকিতে পারে <sub>?</sub> চিত্তের ভাব অন্নসারেই শাক্ত-বৈষ্ণব সংজ্ঞা নিন্দিষ্ট ছওয়া উচিত, নতুবা বাহ্নিক আচার বা বেশভূষা দেথিয়া শাক্ত বৈঞ্চব নির্বাচন করিতে গেলে, গণনায় ভুল থাকিয়া যাইবে। দেবভামাত্রেই শক্তির ঘনীভূতরূপ। এই দিক্ দিয়া বিচার করিলে সকলেই শাক্ত। শক্তিকে দ্বণা করিয়া কাহারও বৈফব হওয়ার উপায় নাই। মাধুর্য্যভাবের উপাসকই—दिक्व। ভগবানের এখর্য্য-শক্তির উপাসক শাক্ত। শক্তি আরাধনার পরই, মনে শুদ্ধসত্তভাবের উদয় হয়। আধিকারিকপুরুষ निश्मानन थाश्या मक्तित जाताथना करतन, পরিণামে তিনি প্রেমভক্তির উপাসনায় নিরত হন। চিত্তের অবস্থার দিকে লক্ষ্য রাখিয়া চলিলে কে শাক্ত, কে বৈষ্ণব—তাহা বুঝিতে গণ্ডগোল হয় না। আসল রহস্ত বা **ভত বিসম্ভ** न भिन्ना दक्वन जाहात नहेगा विहात कतिल शेखशान থাকিয়াই যাইবে। শাক্তের আচারে এবং বৈষ্ণবের আচারে প্রভেদ त्रश्चिराष्ट्र विश्वत । दक्वन जाहारतत्र मिरक नका ताथिरन चरम्बत नित्रमन रुख्या जमस्रप ; किस्तु मृत्नत पिरक नक्षा ताथिया हिनएड পারিলে, তখন আর মনে শাজ-বৈষ্ণবের दन्द স্থানই পায় না। আধি-कांत्रिकश्रुक्षय निश्रमानन्त्र भांक्त-देवस्थर्वत्र य जाशूर्व व्याशा कतिया গিয়াছেন, তৎপ্রতি লক্ষ্য রাথিয়া চলিলে শাক্ত-বৈষ্ণবের ঘল চিরকালের মতই অবসান হইবে।

ভাবের দিকে লক্ষ্য করিলে, পাশ্চাত্যজাতিকে অনারাসেই শাক্ত

বলা চলে। বাহ্নিক আচার নহে, ভাবের দিকে লক্ষ্য রাখিরা বিচার করিতে হইবে। আধিকারিকপুরুষ শাক্ত-বৈষ্ণবের মিলন-সঙ্গীতই রচনা করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার মতে শক্তি-উপাদক শাক্ত নহে, বিষ্ণু-উপাদক বৈষ্ণব নহে। শাক্ত-বৈষ্ণব—তুইটি সাধনার শুর। একই মানুষ শাক্ত এবং বৈষ্ণব তুই-ই হইতে পারে। শাক্তভাব এবং বৈষ্ণবভাব একজনের ভিতরই থাকিতে পারে। কাজেই দুন্দু কোথার ? উভরের প্রয়োলনীয়তা যেখানে দ্যভাবে স্বীকৃত, সেখানে ত পরস্পারের মধ্যে হিংসা-বিদ্ধবের ভাব জাগিতে পারে না।

আধিকারিকপুরুষ শাক্ত-বৈষ্ণবের যে মিলন-স্তর বাঁবিরা গিগছেন, সেই প্রীতির বন্ধন ছিল্ল করে কে? আমরা সকলকেই আধিকারিক-পুরুষের শাক্ত-বৈষ্ণবের ব্যাথা তগাইয়া ব্ঝিবার জন্ম চেষ্টা করিতে অমুরোধ করি।

#### ৩। হরিও হরে

'নির্লিপ্ত গৃহী এবং প্রকৃত সন্ন্যাসী একাসনে অবস্থিত;
তাঁহাদের মধ্যে ব্যবহারিকভাবে পার্থক্য থাকিলেও পারমার্থিকভাবে কোনও বিভিন্নতা নাই'—বলিয়াছেন আধিকারিকপুরুষ
শ্রীনিগমানন্দ। সর্বক্ষেত্রেই তিনি ছিলেন সমন্বর্ষাদী। শঙ্করপন্থী সন্মাসী হইয়াও, গৃহী-ভ্যাগীর মধ্যে একটা প্রীতির সম্পর্ক তিনি
স্থাপন করিয়া গিয়াছেন। গৃহীদের ম্বুণার দৃষ্টিতে কথনও তিনি
দেখিতেন না। শঙ্করাচার্য আসিয়াছিলেন, সন্ন্যাসীসম্প্রদার সংগঠন
করিতে, গৃহীদের জন্ম ভিনি কিছুই করিয়া যান নাই। তাঁহার উপদেশ—
সন্মাস-মার্গের। আদর্শ-গৃহী সম্পর্কে তিনি কিছুই বলেন নাই।
কিন্তু আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের দৃষ্টি ছিল গৃহী-সন্মাসীর প্রতি

সমান। কোন কোন কোতে গৃহীদের জন্মই তিনি বেশী ভাবিয়াছেন।
তাঁহার প্রাণের আকাজ্ঞা ছিল, সমাজে আদর্শ গৃহীর উদ্ভব হউক।
'আদর্শ গৃহস্থ জীবন গঠনে প্রীশ্রীঠাকুর'\* প্রস্থে আমি আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের উপদেশ অবলম্বনে অনেক কথা আলোচনা
করিয়াছি। সন্ন্যাস-জীবনে গৃহীর প্রতি এত দরদ আধিকারিকপুরুষ
নিগমানন্দের মত বড় একটা দেখা বায় না। সমাজে তিনি ব্রশ্বজ্ঞা
স্বাধির সৃষ্টি করিতে আসিয়াছিলেন।

গৃহী এবং সন্মাসীর সম্মৃথে আদর্শ হিদাবে সদ্গুরু নিগমানন্দ হরিহরের মৃর্ত্তি স্থাপন করিয়া গিয়াছেন। হরিহরমূর্ত্তি সম্পর্কে আধিকারিকপুরুষ 'প্রেমিকগুরু'তে লিথিয়াছেন—

"হর শব্দে খাশানবাসী শিব এবং হরি শব্দে বৈকুণ্ঠবিহারী বিস্তুকে ব্বিতে হইবে। হিন্দুমাত্রেই অবগত আছে যে, হরিহর অভিন্ন। হরি ও ঈশানে ভেদবৃদ্ধি করিলে নিরয়গামী হইতে হয়, স্কতরাং তাঁহারা উভয়ে যে এক, তাহাতে সন্দেহ নাই। কিন্তু বাহ্নতঃ আকাশ-পাতাল ভেদ দৃষ্ট হয়। একজন সর্বক্রাগী শ্বশানবাসী পর্পর মাত্র সম্বল—বিরূপ বেশে ভ্রমণ করিতেছেন, কাজেই হর ত্যাগী—বৈরাগী—সন্ন্যাসী। অপর একজন মণিমুক্তাথচিত ও নৃত্যগীতপুরিত বৈকুণ্ঠবিহারী, পার্শ্বে অম্পুনা স্বন্দরী; কাজেই হরি ভোগীবিলাসী গৃহবাসী। স্থলতঃ উভয়ের মধ্যে পার্থক্য দৃষ্ট হইলেও মূলতঃ কোন বিভিন্নতা নাই। শিব সন্মাসী সত্য—কিন্তু দেখিয়াছ কি, উহার কোলে কে গ বিশ্বমোহিনী রমণী, উনি কে গ উনি জীবজগৎরূপ। বিশ্বরূপণী প্রকৃতি। শিব সন্মাসী হইয়া আমিত্ব ও আমিত্বের সন্ধীণ্যগুট ভান্সরাছেন বটে; কিন্তু জগৎ-সংসারকে বুকে জড়াইয়া ধরিয়াছেন, পরার্থে পাদদলিত

<sup>\*</sup> গ্রন্থকার প্রণীত একধানা মূল্যবান পুস্তক।

করিয়াছেন,—তাঁহার নিজের বলিতে কিছুই নাই বটে; কিন্তু তিনি প্রত্যেক ভূতের হিতসাধনে রভ; তাই ভূতনাথ নামে পরিচিত। তাহা হইলে শিব সন্ন্যাসী হইয়াও সংসারে লিপ্ত। আর আমরা ইরিকে গোকুলবিহারীরূপে দেখিয়াছি যে, তিনি গোকুলে গোপ-গোপীর প্রেমে মাতোয়ারা: রাধাপ্রেমে বেন বিহবল, রাধার সামান্ত অবহেলাতে রাধাকুণ্ডে প্রাণ পরিত্যাগে উত্তত। সকলেই জানিত শ্রীকুষ্ণের রাধাগত कौरन ; दाधांत क्रंगकांत्वत वित्राह वृक्षि जिनि वैक्तिजन ना । किन्न देक ? (यमन अक्त आमिश मथुतां प्र मश्वां विख्वां पिछ कतिरनन, अमनि শ্রীকৃষ্ণ মথুরা রওনা হইলেন, রাধার নিকট বিদায় লইয়া বাওয়ার আবশ্যক বোধ করিলেন না। শ্রীকুফ্রের মথুরাগমন সংবাদ পাইয়া मिल्गीनगर दिल्गी दारे जानिया अधिमस्या द्रथहरक्त नित्म तुक निया পড়িয়া वनिरानन, "আমাদের ছদয় রওচক্রে নিম্পেসিত করিয়া মথুরা গমন কর " শ্রীকৃষ্ণ দেই প্রেমোরাদিনী গোপরমণীর মর্মভেদী কাতরতায় জ্রক্ষেপ না করিয়া মথুরা চলিয়া গেলেন ৷ রাম-অবতারে পতিপ্রাণা জানকীকে বিনা অপরাধে কেবল রাজার কর্ততো বনে मिरना। **जाहा हरेलरे जिनि यज रकन खोशूल विष**ष्ट-विखेरवत गर्या शाकृत ता, कथनछ खी-शूखित चाँाठन धतित्रा कर्खरता चर्राट्ना करतन নাই; আত্মস্থখে অন্ধ হইয়া তিনি জীবের ফু:খ বিশ্বত হন নাই; আত্মনার্থে পরার্থ পদদলিত করেন নাই; আপন হিত করিতে জগতের হিত ভুলিয়া যান নাই, কাজেই হরি গৃহী হইলেও निनिश्च। তবেই হর সরাাসী হইয়াও নিগু আর হরি গৃহী হইয়াও নিলিগু, আবার লিপ্ত সন্ধ্যাসী ও নির্লিপ্ত গৃহী একই কথা—স্তরাং इतिहत जाएक । এদিকে जातात शृशीत जामर्भ हति এবং সন্ন্যাসীत আদুর্শ হর। অতএব যে গৃহী হরির আদর্শে জীবন গঠন করিয়াছেন এবং যে সন্মাদী হরের আদর্শে জীবন গঠন করিয়াছেন তাঁহার। উভয়েই
সমান—তাঁহাদিগের মধ্যে বিভিন্নতা নাই। বরং হরির আদর্শে গঠিতজীবন গৃহস্থ—যে সন্মাদী হরের আদর্শে এখনও জীবন গঠন করিতে
পারেন নাই, তাহার অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ। আর হরের আদর্শে, গঠিতজীবন সন্ধ্যাসী সর্বপ্রপ্রকার গৃহত্যাপেক্ষা প্রেষ্ঠ, একথা বলাই
বাছন্য। তাই সেকালের ব্রাহ্মণ ও ক্ষত্রিয়গণ ব্রহ্মবিদ্যায় সমান পারদর্শী
হইয়াও বিলাদী রাজাগণ ভ্যাগী ব্রাহ্মণগণের নিকট জোড়হন্ত ছিলেন।
ভাই জনকরাজা অনেক ব্রাহ্মণের শিক্ষাদাতা গুরু হইয়াও তাঁহাদিগের
নিকট শিব্যের ভায় অবস্থান করিভেন। আর হরিহর অভিনামা
হইয়াও সন্ধ্যাসী হরই জগদৃগুরু পদ্বাচ্য ছইয়াছেন।

"অতএব গৃহস্থ কিদা সন্ন্যাসীই হউন, যিনি আত্ময়রপে অবস্থান করতঃ নির্নিপ্তভাবে কর্মান্থটান এবং অনাসক্তভাবে বিষয়ভোগ করিয়াও জগতের হিতান্থটানে জীবন উৎসর্গ করিয়াছেন, তিনিই প্রেষ্ঠ । এই প্রেকার গৃহস্থ ও সন্ধ্যাসীতে কোনই পার্থহ্য নাই । তাই গৃহী ব্যাসদেব এবং সন্ধ্যাসী শঙ্করাচার্য্য একই আসন প্রাপ্ত হইরাছেন। স্থতরাং আসনে কিদা বসনে, সংযমে কিদা বেছচাট্রির, কৌপীনে কিদা কন্বার, দও কিদা কমপুলে, ছাই মাটা কিদা ত্রিপ্তু-তিলকে অথবা দেশে ভেদে বেডাইলে সন্মাসী হওয়া যায় না । আবার বলি বেন ত্মরণ থাকে,—যে কোন আপ্রমভুক্ত হউন না কেন, যিনি আমিত্মের সন্ধীর্ণ গণ্ডী বিশ্বমন্ন প্রসারিতপূর্ব্বক সমবৃদ্ধি ও সমদৃষ্টি-সম্পন্ন হইয়া জগতের মঙ্গল সার সম্বল করিয়াছেন, যিনি পারকে অমৃত বিলাইয়া কিজের জন্ম কালকুট সঞ্চিত করিতে এবং পরের গলায় মণিহার জড়াইয়া আপান কর্প্তে ফণীহার দোলাইয়া আানন্দে গালবাদ্য করিয়া লৃড্য করিতে কিলা করিয়াছেন, তিনিই প্রকৃত

সম্ব্যাসী। আর এইরপ সন্ন্যাসীর নিকট স্কগৎ গললগ্নীকৃতবাসে দণ্ডবৎ প্রণত হয়।"

আধিকারিকপুরুষ নিগমানদের গৃহস্থ এবং সন্ন্যাসী তৃইশ্রেণীর ভক্তই আছেন। কিন্তু তাঁহাদের মধ্যে দুন্দের বীজ তিনি রোপণ করিয়া যান নাই। অনেক সময় তিনি আদর্শ-গৃহীর কথা বলিয়া সন্ন্যাসীদের দুস্ত চুর্ণ করিতেন, আবার গৃহস্থদের মন্তক সন্ন্যাসীদের সর্ব্বত্যাগের দৃষ্টান্তের নিকট আনত করাইতেন। তিনি চাহিয়াছিলেন—মিলন। পরস্পর পরস্পরের গুণালোচনা করিয়া উন্নত হইবে—ইহাই ছিল আধিকারিক-পুরুষের প্রাণগত আকাজ্জা। তিনি কাহাকেও ছোট করিয়া বত্ত হইতে শিক্ষা দেন নাই। তাঁহার ছিল উদার দৃষ্টি। তিনি বলিতেন, 'গৃহীস্রাাসী উভয়ে মিলিতভাবে উন্নতির পথে অগ্রসর হও।' এককভাবে উন্নতি দেখিয়া তিনি আনন্দ পাইতেন না। গৃহী ত্যাগীর বুগপৎ অভ্যাদয় বা উন্নতি ছিল তাঁহার কাম্য। একজনকে স্মাক্ষচক্ষে হেয় প্রতিপন্ন করিয়া, আরেকজনকে তিনি উন্নতির চরম শিথরে বসাইতেন না। সন্মাসী গৃহীর প্রতি ছিল তাঁহার সমদৃষ্টি।

অনেক ব্রক্ষজানী ঋষি ছিলেন গৃহস্থ। কাজেই ব্রক্ষজানটা সন্নাসী-দেরই একচেটিয়া নহে। অনির্বাণন্ধী একটি পত্রে আমাকে ঠিকই লিখিয়াছেন 

— ''ঠাকুরের পরিচয় ছিল, 'নিগমানন্দ'। ঋষিযুগকে তিনি এখানে অবতারিত কর্বার প্রয়াস করেছিলেন। আমি ত সেই নিগম-ব্যাখ্যা নিয়েই রয়েছি। এর চাইতে তাঁর আরক্ষ-সাধনার অন্থবর্তন আর কী ভাবে হতে পারে, আমি জানি না।" সন্মাসীদের দারা তিনি মুনিধারা অর্থাৎ ত্যাগ-বৈরাগ্যের ধারাকে উজ্জীবিত রাধিয়াছিলেন, আর

গ্রন্থকারকে লিখিত অনির্বাণনীর পত্রের অংশবিশেষ।

গৃহত্বের দ্বারা ঋষিধারাকে অব্যাহত রাথিবার চেষ্টা করিয়াছিলেন।
বিদ্যান ছই শ্রেণীরই আয়ত্তে ছিল। তবে এক শ্রেণী সংসার করিয়াও
বিদ্যান আয়তে রাথিয়াছিলেন, আরেক শ্রেণী ব্রদ্মপ্রানের জন্ত সংসারত্যাগের পথ বরণ করিয়াছিলেন। আধিকারিকপুরুষ ছই শ্রেণীর কথাই
বলিতেন। কর্মক্ষেত্র পৃথক্ হইলেও গৃহী-সন্যাসী উভয়ই তাঁহার সন্তান।
এক ধারাকে বিল্পু করিয়া, আরেক ধারাকে তিনি সংরক্ষণ করিতে
চাহেন নাই। প্রবৃত্তি-নির্ত্তির ছই ধারাকেই তিনি দ্বীকার করিয়া
লইয়াছিলেন। জ্ঞানলাভ করিতে হইলে সয়াসী অর্থাৎ সংসারত্যাগী
হইতে হইবে—ইহা তাঁহার অভিমত ছিল না। তিনি বলিতেন, ঋষিদের
কথা। ঋষিরা ছিলেন গৃহস্থধর্মী অথচ ব্রদ্মপ্রানী। ঋষির আদর্শেই
গৃহস্থসমান্ত্রকে তিনি গঠন করিতে চাহিয়াছিলেন।

একদেশদর্শিতা ছিল না বলিয়াই আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ, গৃহীভ্যাপীর মধ্যে মিলন সংসাধিত করিয়া নিয়াছেন। আশ্রমের পৃথকত্ব
থাকিলেও, উভয়েই কিন্তু আশ্রমবাসী। সয়্যাসী-গৃহী উভয়ই আশ্রমবাসী।
একদল গৃহত্বাশ্রমী, আরেক দল সয়্যাসাশ্রমী। আশ্রমের আদর্শ<sub>া</sub> তুই
শ্রেণীকেই সংরক্ষণ করিতে ভিনি বলিয়া গিয়াছেন। সয়্যাসীদের ভিনি
বলিভেন উর্দ্ধরেতা হইতে, আর গৃহীদের বলিভেন সংযতভাবে ভোগ
করিতে। ঠিক পথে চলিলে, এক লক্ষ্যে গিয়াই সয়্যাসী-গৃহী উপনীত
হইবে—এই আয়াই আধিকারিকপুরুষের ছিল। হরিহর অভিয়াত্মা,
ভেমনি গৃহী সয়্মাসী। সয়্যাসীর যাহা আদর্শ, গৃহীরা ভাহাকেই
রপায়িত করিয়া তুলিবে। গৃহী ও ভ্যাগী আধিকারিকপুরুষের কর্মন
চক্রের তুইটি চাকা। উপেক্ষা কাহাকেও করা চলিবে না। সম্বয়বাদী
ঠাকুর আসিয়াছিলেন, সময়য়-সাধনের জ্যা—বিচ্ছেদের জ্ব্যা নহে।
সতীর্থ কবি সিদ্ধানন্দজীর ভাষায়—

একটি চক্তে চলে নাক রথ, হ'টা চাকা ভার চাই। উভরে তথার সম-উপযোগী, তরতম কিছু নাই॥

উপনিষদের অবিদের মত আধিকারিকপুরুষ নিগমানকও ত্যাগ-ভোগের সমন্বয়ের কথাই বারংবার বলিয়া গিয়াছেন। কেবল ত্যাগ, क्विन ভোগ क्वानोहे इन्ह आवर्ष नरह। विम्रा-अविमा, मञ्जू **अवर** विनात्मत-वृत्रभ९ खान थाका हारे। 'यखरदातांख्यः मर'-रेशरे हरेन ঋষির বাণী। আলো-অন্ধকার, নিবৃদ্তি-প্রবৃত্তি তুই দিকেরই আবশ্রকতা আছে। कुरेंगे धातारे जेथरतत निरानीनात थरता बन। উপেका कता काशांक । हिलात ना। यह थारा बत्र हे रहेशांक, मर्सना वह क्थांने স্থারণ রাখিতে হইবে। সমাজে ছরিছরের পূজা একসঙ্গে প্রবর্ত্তন করিতে হইবে। তবেই ঋষিষুগ আবার ফিনিয়া খাসিবে। ত্যাগ-ভোগের সমন্বরে শহরকেও চাই, হরিকেও চাই। শহরকে অর্থাৎ ত্যাগকে মূলে রাথিয়া, হরির অর্থাৎ ভোগীর সংসারকে পরিচালিত করিতে হইবে। গৃহী-ভ্যাগীর সমবিত চেষ্টার যে অধ্যাত্ম-জগৎ ফুটিয়া উঠিবে, তাহাই হইবে জগতের সমূথে বিরাট নিখুত আদর্শ। অহারও চাই, দেবতাও চাই! অফুরস্ত কর্মশক্তি লইয়া অস্থরের জন্ম, আর অচ্যতজ্ঞান नहेश দেবতাদের জন। कर्य এবং জ্ঞানের মধ্যে চাই মিলন, চাই সামঞ্জত। এই সময়য়ের আদর্শ স্থাপনের জন্তই আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ তাঁহার সর্ব্বশক্তি প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। দ্বন্ধ বা ভেদ व्यन अवन इरेबा (एया (एब, ज्यन जागाएक मकल्बारे मगव्यमूर्वि শ্রীপ্রীকুরের প্রাণের বা হৃদয়ের অফ্থান করা কর্ত্তবা। তিনি ত কাহাকেও বাদ দিয়া কর্মক্ষেত্রে নামেন নাই। গৃহী-ত্যাগী তাহার তুই হন্ত। কাটিয়া-ছাটিয়া ফেলার অধিকার ত আমাদের নাই। व्याधिकात्रिकशूक्रय निशंगानम ७ উচ্ছেদবাদী ছিলেन ना, তিনি ছিলেন— সমন্বরবাদী। অনধিকার চর্চোতেই যত গণ্ডগোলের স্টি। স্বধর্মে অর্থাং বাহার বাহার আশ্রমে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়াই পরস্পর পরস্পরকে সাহায্য করিতে হইবে। হরি-হরের বিচ্ছেদ আমাদের কাম্য নহে, মিলনই কাম্য। আধিকারিকপুরুষের আকাজ্রিত আদর্শকে ক্ষ্ম করিলে, তাঁহার প্রাণেই যে আঘাত দেওয়া হইবে--এই সম্পর্কে গৃহী-ত্যাগী সকলেই বেন সর্বাদা সচেতন থাকেন। হরিহরের মর্যাদা সংরক্ষণে আমরা সকলেই যেন তৎপর হই। হরি এবং হরকে বিচ্ছেদ করিয়ানহে, একাল্মা ভাবিয়া আমাদের চলিতে হইবে, তবেই সমন্বরবাদী শীশীঠাকুরের প্রাণে আননদের সঞ্চার হইবে।

### ৫। আচার্য্য শঙ্কর ও গৌরাজে

জ্ঞানবাদী আচার্য্য শহর ও ভক্তিবাদী শ্রীগৌরান্ধদেবের মিলনকল্পনা আধিকালিকপুরুষ নিগমানন্দদেব তাঁহার রচিত 'আচার্য্য শহর ও গৌরাঙ্গদেব' শীর্ষক প্রবন্ধে স্কল্পরভাবে ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন। আমাদের চক্ষে কেবল বিরোধের দিক্টাই ভাসিয়া ওঠে; কিন্তু মিলনের দিক্টা আমরা উপেক্ষা করি। মহাপুরুষদের বেলায় দেখি উণ্টা; তাঁহারা ভেদ অপেক্ষা, অভেদের দিক্টাই বড় করিয়া দেখেন। শহর এবং গৌরাঙ্গের ভাব পৃথক বটে; কিন্তু একই ব্যক্তির মধ্যে কি শহর-গৌরাঙ্গ অর্থাৎ জ্ঞান ও ভক্তির ভাব ফুটিয়া উঠিতে পারে না? আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ জ্ঞান ও ভক্তিকে কিরূপে এক আধারে সন্ধিবিষ্ট করিয়াছেন, অতংপর তাঁহার রচিত প্রবন্ধে আমরা তাহাই লক্ষ্য করিব। তিনি লিখিয়াছেন—

"যিনি শঙ্করাচার্য্য কিংবা গোরাঙ্গদেবের ন্থায় সন্ন্যাসী হইয়াছেন, বাঁহার জ্ঞান ও ভজ্জির মন্দাকিনী আমিজ্রপ গোম্থীর মৃথ বিদীর্ণ করিয়া, সংসাররূপ হরজটার জ্টালবল্ম পার হইয়া পৃথিবী প্লাবিত করিয়া বহিয়। যায়, যাহার উচ্চুদিত বেগে নান্তিক পাষণ্ডরূপী মন্ত ঐরাবতও ত্ণের ভার ভাসিয়া বাইতে বাধ্য হয়, সেই সয়াসের ত্যাগমন্ত্র পুণাময় আনন্দপ্রবাহে আপনাকে ভাসাইয়া দিয়া আত্মহারাবং চালিত इरें ए भारितार ठाँहात कीवन मार्थक हरेल। এरेक्स मानवकीवन मार्थक कित्रवात बाग्र हिन्माराञ्च প্রধানতঃ ছইটা পথ নির্দিষ্ট আছে, একটা জ্ঞান-পথ, আরেকটা ভক্তিপথ। যাহারা জ্ঞানকে জ্ঞানপথ এবং ভক্তিকে ভক্তি-পথ বলিয়া মনে করে, ভাহারা সমধিক ভান্ত। জ্ঞানপথেও কর্ম, জ্ঞান ও ভক্তির সম্মিলনে বাইতে হয় এবং ভক্তিপথেও কর্ম, জ্ঞান ও ভক্তির मभवाय गमन कविराज हम। ऋजवांः छे अम पायहे अमानव छे भाग अकहे প্রকার, কিন্তু পথের বিভিন্নতা আছে। জ্ঞানমার্গের নাম বিশ্লেষণ পথ আর ভক্তিমার্গের নাম সংশ্লেষণ পথ। কার্য্য ধরিয়া কারণে যাওয়ার নাম বিশ্লেষণ বিচার, আর কারণ লাভ করিয়া কার্য্য-রহস্ত অবগত হওয়ার নাম সংশ্লেষণ বিচার। বাঁহারা জড়জগং ধরিয়া 'নেতি' 'নেতি' করিতে করিতে স্থূন, সুত্ম অতিক্রমপূর্বক ব্রহ্মানন্দে বিশ্রাম লাভ করেন, তাঁহারাই জ্ঞান-মার্গী, আর বাঁহারা বন্ধকে জ্ঞাত হইয়া এই জ্ঞীব-জগুৎ তাঁহারাই বিকাশ মনে করত: नौनानत्म विश्वाम नाख करतन, छाँशांत्राहे छि मार्शा।

"ভগবান্ শঙ্করাচার্য্য আবিভূতি হইয়। সচ্চিদানন্দ ভগবানের ষে স্বরূপলক্ষণ সাধারণের নিকট বাক্ত করিয়া গিয়াছেন, তাহার উদার গর্ডে সর্বাধিকারী জনগণ বিশ্রাম লাভ করিয়া ক্বভার্থ হইয়াছে। মানব এক নৃতন চক্ষ্লাভ করিয়া জড়-জগতের স্মৃত্বল ববনিকার অন্তরালে দৃষ্টি করতঃ মরজগতে অমরজনাভে ধ্রু হইয়াছে। কিন্তু আচার্যাদেব ষে উপায়ে ব্রহ্মস্বরূপ লাভ করিবার পত্বা প্রকটিত করিয়াছেন, তাহা বিশ্লেষণ প্রথ—জ্ঞানমার্গ। আর ভগবান্ গৌরাক্ষদেব তাহা লাভ করিবার ষে

#### वाधिकातिकशूक्य श्रीनिशमानन

295

উপায় প্রচার করিয়াছেন, তাহা সংশ্লেষণ পথ—ভক্তিমার্গ। তাই শঙ্করাচার্য্য জ্ঞানাবভার এবং গৌরাঙ্গদেব ভক্তাবভার নামে অভিথিত হন।

"জ্ঞানী বা ভক্তকে জ্ঞানমার্গের বা ভক্তিমার্গের লোক বলে না। खानगार्गं ७ छक '९ खानी এवर छिक्रगार्गं ९ खानी '९ छक - এই উछत्र শ্রেণীর লোক বিভামান রহিয়াছে। কিন্তু অন্নবৃদ্ধিবিশিষ্ট এবং সাম্প্র-দায়িক গোঁড়া ব্যক্তি সকল এ অধ্যাত্ম-সত্য অবগত না হইয়া, স্ব স্ব বিদ্বেববুদ্ধিবশতঃ চালিত হইয়া অনর্থক কোলাহল করিয়া থাকে। জ্ঞান-পথ বড় কি ভক্তিপথ বড়, এই বিচার করিতে সিয়া কেবল বাজে বাত-বিভণ্ডা লইয়া কালাভিপাত করে। যভ মত, ভত পথ; ক্ষচি ও প্রবৃত্তি অন্তুসারে বাহার যে পথে অধিকার জন্মিরাছে, তাহাকে সেই পথেই চলিতে হইবে। মুশিদাবাদের নবাব ও বর্দ্ধমানের মহারাজ।—এই ष्ट्रेष्ठत्व गर्था त्क वर् छाटा विठात कतिर् वाहेबा ममब नष्टे कवितन পরপিণ্ডভোজী ভিথারীর ফুণা নিবৃত্তি হইবে কি ? ঐ সকল বাজে তর্ক ছাড়িয়া ভিক্ষায় বাহির হওয়া বেমন ভিক্ষ্কের কর্ত্তব্য; তব্দ্রপ ধর্মের ছোটবড় ন। বাছিয়া সর্বাদ। আপন আপন অধিকারাত্মনপ ধর্মকার্য্য করিয়া याखबार वृद्धिमात्नव कार्या। नेषीजीवश्चि धामवानी त्यमन नेषीव चाउँ গমন করিবার জ্বত্ত আপন আপন বাসস্থান হইতে স্থবিধান্তরূপ রাস্তা প্রস্তুত করিয়া লয়, তদ্রপ মানব জন্মান্তরের সঞ্চিত গুণ-কর্ম্মে যে যে-রূপ অধিকার লাভ করিয়া. অগ্রসর হইয়াছে, তাহাকে এবার সেই স্থান ছইতে গমন করিতে হইবে। অত্যের গম্যপথ তাহার পক্ষে ভয়াবহ; স্থুতরাং পরের পথ লইয়া সাধকের আন্দোলন-আলোচনা বিভ্ন্নামাত্র। অবতার লইয়া যাহারা ছোটবড় বিচার করিতে যায়, তাহারা ধর্মদোহী নারকী মাত্র। একটী অবভারকে চিনিভে পারিলে কোন অব-

ভারের রহস্তই অজ্ঞাত থাকে না। খুটান অবতারবাদ বুঝে না,
তাই শহর বা গৌরাদের মংত্ হ্বরন্ধম করিতে না পারিয়া তাঁহাদের
অবথা নিন্দা করিয়া থাকে। আবার যে হিন্দুসাধক অবতার-তত্ত্ব
ব্ঝিয়াচে, সে মহম্মদ বা যাগুকেও ভক্তিবিন্দ্রহ্রদয়ে সম্মান দান করিয়া
থাকে। আমরা পূর্বেই, বলিয়াছি, অম্মদেশের লোকের ভগবান্
শহরাচার্যাকে বুঝিবার কোন সময়েই হুষোগ হয় নাই; তবে গৌরাদ্দদেবের এই দেশেই নীলাভূমি, কাজ্বেই অধিকাংশ লোক তদীয় ভক্ত।
কিন্ত তাহারা সংস্থারবশে গৌরভক্ত হইয়াছে মাত্র, প্রকৃত প্রস্তাবে
অতি অরলোকেই তাঁহার মহিমা জ্ঞাত আছে। তাহারা গোঁড়ামির
সময় চক্ষ্ আরত করিয়া প্রকের প্রাধান্য প্রতিপদ্ধ করিতে অত্যের
নিন্দা প্রচার করিয়া থাকে। পরের ধর্মনিন্দার নিজ ধর্মের
গৌরবহানি হয়, এই সোজা কথা যে সকল ব্যক্তি বুঝিতে পারে না,
ভগবানের ক্রপা ব্যতীত তাহাদের গতান্তর নাই।

"এক অবতার দরাল : কিন্তু কোন অবতার দরাল নহে?—একই ভগবান্ ভিন্ন ভিন্ন সময়ে জীবের অভাব পরিপূরণার্থ ভিন্ন-ভিন্নভাবে অবতীর্ণ হইয়। থাকেন। অবতার কথাটাই বে দরার মাথা, জীবের প্রতি দরা না হইলে তিনি অরপ ছাড়িয়া জীবভাব অবলম্বন করিবেন কেন? আর কোন অবতার অপ্রেমিক আমরা ভাহা বুরিয়া উঠিতে পারি না। যিনি রাজের্থা, পতিব্রতা স্ত্রী ও শিশুপুত্র পরিত্যাগ করিয়া জীবত্বংথ মোচনের জন্ম বৌবনে সন্মাসী হইলেন, সে বৃদ্ধদেব কি অপ্রেমিক? যিনি বিধিসার রাজার নিকট নিজের অমূল্য-জীবনের বিনিম্যে কতকগুলি ছাগণের প্রাণভিক্ষা চাহিয়াছিলেন, সেই বৃদ্ধদেব কি অপ্রেমিক ? যিনি কুশে বিদ্ধ হইয়া অত্যাচারী ব্যক্তিবর্গের জন্ম দয়া ভিক্ষা করিয়াছিলেন, সেই বৃদ্ধদেব ভিক্ষা করিয়াছিলেন, সেই বৃদ্ধদেব

প্রেমের বীজ বপদ করিয়া গিয়াছেন! পাপী-পুণ্যবান, ত্রাহ্মণ-চণ্ডাল किया कीर्छ-পতभरक मश्युद्धिक ভागवामित्व याख्या कि माजा कथा? ধরে বেঁধে কি পারিত হয় ৈ কিন্তু আমি 'আমাকে' ভালবাসি, ইহা বুদ্ধি খরচ করিয়া বুঝিতে হয় না, আবার আকীট ব্রহ্ম পর্য্যন্ত যাবতীয় পদার্থ সেই আমিছেরই বিকাশ; ইহাই শাঙ্করমভের মূলমন্ত্র। স্বতরাং আমিত্বের স্বরূপ উপলব্ধি ইইলে আত্মপ্রীতি বিশ্বপ্রেমে পরিণত হইবে। অনেকে মনে করে, শঙ্করাচার্য্য ভক্তিতত্ত্ব অবগত ছিলেন ना । यिनि विद्यक हु । विद्य मुक्ति ना पत्त विद्य अकात উপায় আছে, তন্মধ্যে 'ভক্তিরেব গরীয়দী' বলিয়া ভক্তির প্রাধান্ত প্রমাণ করিয়াছেন, তিনি ভক্তিতত্ত্ব বুঝিতেন ন। বলিলে নিজেরই মুর্থতা ও নিল'জ্জভা প্রকাশ পায়। আবার আর এক শ্রেণীর দেশদ্রোহী ভগবান্ গৌরাঙ্গদেবকে 'শচী পিদির বেটা' মনে করিয়া মুসিয়ানা চালে নাসিকাটি কুঞ্চিত করিয়া থাকে। অথচ পাশ্চাত্য জগতের প্রধান পণ্ডিত মোক মূলার বলিয়াছেন, 'যে দেশে গৌরাঙ্গের ভায় মহাপুরুষের जम रहेबाहिल, तम तम, तम जाि कथन होन नत्ह, जाहा इहेरन जाहामिरात्र (मर्म अमन महाभूकरमत जम हहे ज ना', याहात আবির্ভাবে পতিত দেশের ও পতিত জাতির কলম্ব ঘূচিয়া গৌরব প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে. তাঁহাকে স্থানের ভক্তি-শ্রনা অর্পণ করিলে মেচ্ছ-**मामच छेपक्रीवी-क्रीरवत घुगा-क्रीयरनत छेपात इहेरव कि १ अपन मिन** কবে হইবে, যেদিন দেখিব প্রভ্যেক বাঙ্গালী ভক্তিবিনম্রহাদয়ে গৌরাঙ্গ-পদে প্রাণের প্রেমপুষ্পাঞ্জলি প্রদান করিভেছে। গৌরাদ্বদেব যে আমাদের षाजीव मन्त्रिष्ठ, घरतत थन। वाकानी ना यजिन रशीताकरपटवत जापत শিথিতেছে, ততদিন তাহাদের জাতীয় উন্নতি স্থদূরপরাহত। व्यक्तित दि शांहमं वरमत इत्र नारे, ध्यन वानानात व्यनक श्रहीत ধ্লিতে তাঁহার পদধ্লি মিশ্রিভ রহিয়াছে, বাঙ্গালার রক্ষে লুটাইলেও তাঁহার করণাপ্রাপ্ত হইতে পারিবে।

"ভগবানেরই অবতার হইয়া থাকে, স্তরাং **অবভারমাত্রেই** মূলত: এক। এক অবতার অন্ত অবতারের মত বিনষ্ট করিয়া নিজমত প্রতিষ্ঠা করেন, ইহা ভান্ত ধারণা। আমরা জানি এক অবতার কর্তৃক অন্ত অবতারের মত পরিণতি ও পরিপুষ্টি লাভ করিয়া থাকে। তবে সমাজের সংস্কার নষ্ট করিবার জন্ম পরবর্ত্তী অবতার পূর্বেবর্ত্তী অবতারের মতগুলির নিন্দা করিয়া নৃতন সংস্কারে সংস্কৃত করিয়া দেন। তাই বুদ্ধদেবকে কামনামূলক কর্মের অগারতা প্রতিপন্ন করিতে সময়ে সময়ে বেদের নিন্দা করিতে হইয়াছে। আবার ভগবান শল্পরাচার্য্যের ভিরোধানের বছ পর যথন হিন্দুসমান্ত কেবল জ্ঞানের গুক্ষ কথায় ভরিয়া গেল, আত্মসমাপি, আত্মজ্ঞানের পরিবর্ত্তে কেবল বিরাট তর্কজাল বিস্তার করিয়া মুখে ব্রন্ধবিং এবং কার্য্যে নান্তিকতা ও ভোগলোলুপতাপ্রযুক্ত हिन्दुश्व यथन जैनार्शशांभी इहेग्रा পिएन, जथनहे खश्चान त्शीवाक्टलब আবিভুতি হইয়া সংশ্লেষণ পথ অর্থাৎ ভক্তিমার্গের দার উদ্বাটিত করিয়া िक्ति । अव्यक्तिविभिष्ठे त्राव्हाः खानीत मः स्वात नष्टे कतिवात जग्र আত্মানন্দ বিচারত্রপ বিশ্লেষণ পথের অর্থাৎ জ্ঞানমার্গের নিন্দাবাদও ডজ্জন্ত তাঁহার প্রচার করিতে হইয়াছিন। দেশের লোক কি ভূলিয়া গিয়াছে গৌরাদদেব শহরাচার্য্যের প্রতিষ্ঠিত সন্মাসধর্মাশ্রিত ভারতীসম্প্রদায়ভূক্ত শ্রীমং কেশব ভারতীর নিকটে সন্ন্যাস গ্রহণ করিয়াছিলেন। সন্ন্যাস গ্রহণান্তর বিশ্লেষণ গথে যাইয়া আত্মজ্ঞানলাভকরতঃ তিনি সংশ্লেষণ পথ অবলম্বনপূর্বক সেই পথেই হিলুসমান্তকে পরিচালিত করিতে চেষ্টা করিয়াছিলেন।

"অনেক বিকট ভক্ত গৌরাম্বদেবের মহত্ত প্রচার করিতে গিয়া বলিয়া

থাকে যে, মহামহোপাধ্যার বাস্ত্রদেব সার্বভৌম এবং সন্ন্যাসীর নেতা শ্রীমং প্রকাশানন্দ সরস্বতী তাঁহার নিকটে বিচারে পরাস্ত হইয়া তদীয় মত গ্রহণ করিয়াছিলেন। তাঁহারা সাধকমাত্র, আর গৌরাঙ্গদেব অবতার। সাধক বুঝিতে পারিলে বিনা বিচারে অবতারের চরণে লুক্তিত হইবেন। কিন্তু তাঁহাদিগকে গৌরাঙ্গদেবের প্রতিঘন্দীরূপে উপস্থিত করিলে তাঁহার আর মহত্ব কি ?—বরং গৌরবের হানি হইয়া থাকে। এই সকল লোকের ঘারা সমাজের মঙ্গল দূরে যাক্, হিংসাত্বেয় বৃদ্ধি হইয়া সমাজের সমধিক অমগলই সাধিত হয়।

"বিশ্লেষণ অর্থাৎ—জ্ঞানপথের সাধকগণ ব্রহ্মসতায় নিমগ্ন হইয়া যান, লীলানন ভোগ করিতে পারেন না; আবার সংশ্লেষণ পথের লোক লীলানন্দে ডুবিয়া স্বরূপানন্দে বঞ্চিত হয়েন। কিন্ত যিনি বিশ্লেষণ পথে গমন করিয়া সংশ্লেষণ পথে ফিরিয়া আসেন, তিনিই সচ্চিদানন্দ সমুদ্রে ডুবিয়া আত্মস্করপে লীলানন্দ উপভোগ করিয়া থাকেন। একমাত্র ভাঁহার জীবনই সম্পূর্ণ। ধাহারা লীলানন্দে মাতিয়া যান তাঁহারা নিত্যানন্দের আস্বাদ না পাইয়া নিত্যাবস্থা কঠোর ও ভফ্জানে বিজ্ঞতা প্রকাশ করেন, আবার বাঁহার। কেবল নিত্যানন্দে মাতোয়ারা, তাঁহারা অনিভ্যজ্ঞানে লীনানন্দে অশ্রদ্ধা প্রকাশ করেন। কিন্তু ভগবান্ ষেমন নিত্য অর্থাৎ অনাদি ও অনন্ত, ভগবানের দীলাও তদ্ধপ অনাদি ও অনম্ভ। স্বতরাং নিভ্য ও লীলা, ভগবানের এই উভয়ভাব যুগপৎ যিনি উপলব্ধি করিয়াছেন, ভিনিই ব্রহ্মবিৎ—ভিনিই প্রেমিক-শিরোমণি। ভক্তিমার্গ ও জ্ঞানমার্গের মধ্যে একটা পথ অবলম্বন क्विल भूर्व प्रक्रियानम छेभनिक इत्र ना। উडत्र मार्गादनम्बन व्यर्गाः জ্ঞান-ভক্তির সমন্বয়ীমার্কে গমন না করিলে পূর্ণানন্দের অধিকারী হওয়া ৰায় না, হৃদয়ের সঞ্চীর্ণতা দূর হইয়া সার্বভৌম উদারতা জন্মেনা।

কাজেই তাহারা সাম্প্রদায়িক গণ্ডী ছাড়াইতে না পারিয়া হিংসাদেবে ধর্মজ্গৎ কল্যিত করিয়া থাকে। আর বাহার হাদের জ্ঞান-ভক্তির মিলন হইয়াছে, তাঁহার নিকট কোন গোল নাই, কোন বিদেব নাই, ভিনি সকল সম্প্রদায়ে মিশিয়া, সকল রসে রসিয়া এবং সকলের নিকট বিদিয়া সর্ব্বপ্রকার আনন্দলাভ করিয়া থাকেন। হনুমান, প্রহ্লাদ, <del>শুকদেব, জনক প্রভৃতি মহাআরা জ্ঞান-ভক্তির নিলনে</del> কুতকুতার্থ হইয়াছিলেন। রামপ্রদাদ, ত্লদীদাদ, গুরু নানক প্রভৃতি মহাপুরুবগণও জ্ঞানভক্তির মিলনানন্দের আসাদ পাইয়াছেন। শঙ্করাচার্য্য ও গৌরান্দদেবের মিলনই জ্ঞানভক্তির সমন্বয়। শদ্ধর ও গৌরান্দের মিলনেই পূর্ণ সত্য-প্রকৃত ধর্ম। স্নতরাং সাধকমাত্রেই সমতে জন্মমন্দিরে শক্ষর ও গৌরাঙ্গকে একাসনে স্থাপন করে। স্থামরা কবে দেখিব, এমন দিন কবে ছইবে যে, প্রভ্যেক সাধকের দ্বদয়ে ওভঃপ্রোভভাবে শঙ্কর ও গৌরাজ বিরাজ করিতেছেন। শঙ্কর ও গৌরাল অর্গাৎ জ্ঞানভক্তির মিলন হইলেই ধর্মজগতের যাবতীয় হিংসাদেয়—দল্বকোনাহল দুরীভূত ইইরা শান্তির—প্রেমের অমিরধার। প্রবাহিত হইবে। তাঁহাদের অঙ্কে সাধারণ লোকও নিব্বিবাদে স্থানলাভ করিয়া ক্নতার্থ হইবে। ভগবান শঙ্করাচার্য্য ও গৌরাঙ্গদেবের মিলন হইলে জগতের বাৰতীয় ভেদভাব দূরীকৃত হইয়া প্রেমের রাজ্য সংস্থাপিত मच्छानांबाच वाक्तिशव यथारन मक्कत्र धदश शोदाकृतक পৃথকাদন প্রদান করিয়া তাঁহাদের মধ্যে ভেদবুদ্ধি স্ষ্টি করিরাছেন, **म्हिशास्त्रे व्यक्तिकश्रक्य निगमानम मिलन्दिमी बहुना कविद्या** শঙ্কর-গৌরাঙ্গকে একাসনে বসাইরাছেন। তাহার এই মিলন প্রচেষ্টা वाछिविक्र अखिनव। िंनि मानम-त्नाख दिश्व भारेबाहित्नन (य. भक्त-राश्वाख्यत वर्षार खान-खिक्त नमस्य ना रहेरन शृथिवीरक भास्ति

আসিবে না। গোঁড়ামিকে তিনি সর্বাদা নিন্দা করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার প্রাণে সর্বাদা ঐক্যের ভাব স্থপ্রতিষ্ঠিত ছিল। গৌরাঙ্গকে ভिक्रियांनी विनिया, आंत्र मञ्चत्रक ख्वानवांनी विनियां कथरना जिनि शृथक् আসনের স্ষ্টি করেন নাই। তিনি ছিলেন অভেদবাদী। সকল <mark>অবতারের মূদেই এক ভগবান্। কাঞ্চেই ভগবানের এক অবতারের</mark> প্রশংসা করিয়া, অন্ত অবতারের নিন্দা করা—কোন মতেই তিনি সমর্থন করিতেন না। শহর-গৌরাফকে তিনি নিজ জ্বদয়াদনে বসাইয়াছিলেন। তিনি শহরের মধ্যে দেখিতেন গৌরাম্বকে, গৌরাদ্বের মধ্যে শহরকে । যিনি শঙ্কর, তিনিই গৌরাঙ্গ; যিনি গৌগঙ্গ তিনিই শঙ্কর-এইরপ মনোভাব ছিল আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের ৷ ধাানের সময়, শহর-গৌরাদের ছবি যুগপং তাঁহার স্থদয়ে ভাদিয়া উঠিত। তিনি বলিতেন, 'আমি ভাবিয়া পাই না, কি করিয়া লোক একজনকে निन्मा करत, जारतक कनरक लागश्मा करता । भवत-रागताक छेखबरे रा व्यामारमत क्रमरमत व्यम्ना मानिक।" এक खनवानहे रहा विजिन्न मुर्तिरह আসেন, কাজেই তাঁহার কোন্ মূর্ত্তিকে উপেক্ষা করা চলে । সমন্তরবাদী শ্রীশ্রীঠাকুর আসিয়াছিলেন, সময়য়ের ভাব জগতে প্রচার করিতে। তিনি সকলকেই তাঁহার হ্বনয়-মন্দিরে স্থান দিতেন। প্রত্যেকের বৈশিষ্ট্যের কথা স্মরণ করিয়া বেমন তিনি আনন্দ পাইতেন, তেমনি সকলের মধ্য দিয়া এক অন্তর্যামী ভগবান্ই প্রকটিত—এই অনুভূতিতেও বিভোব হইয়া থাকিতে তাঁহাকে দেখিয়াছি। আজ সমগ্র জগতে সমন্বয়ের বাণী, ঐক্যর বাণীই প্রচার করিতে হইবে। আধিকারিক-পুরুষ নিগমানন্দ ছিলেন সমন্বয়ের অগ্রদ্ত। সকল সাধন-পথে সাধনা করিয়া তিনি ইহাই বুঝিয়াছিলেন, 'সকল মত পথ আসিয়া এক জারগাতেই সম্মিলিত হইয়াছে।' কাজেই পরস্পরের মধ্যে সময়য়ের

#### गगवश्वांनी खेळीठाकुत

392

ভাব প্রতিষ্ঠাই ছিল তাঁহার জীবনের একমাত্র ব্রত। সমহয়ের ঠাকুররপেই আজ তাঁহাকে সমগ্র জগৎ বরণ করিয়া লইয়াছে।

## ৫। প্রকৃতি ও পুরুষে

আধিকারিকপুরুষ নিগমানদ 'জানীগুরু'তে লিথিরাছেন— "প্রকৃতিকে স্বতম্ভ রাখিরা কেবল পুরুষপক্ষ অবলম্বন পূর্বাক কথনই বন্ধজান দিদ্ধ হইবে না। প্রকৃতি ও পুরুষের একতাকেই ব্রহ্ম বলিরা ভাবেন। প্রকৃতি ও পুরুষের একতাকেই ব্রহ্ম বলিরা ভাবেন। প্রকৃতি ও পুরুষের একাত্মতাভাব কেবল সমাধি অবস্থাতেই অমুভব হইরা থাকে। তথন জানিতে পারা যায়, এক ব্রহ্মই চণকবৎ (ছোলার স্থায় দ্বিধা বিভক্ত হইরা প্রকৃতি-পুরুষরূপে দৃশ্যমান হইতেছেন."

মংদ্রেক্ষকে বাদ দিয়া কেবল নিপ্ত পিচৈতন্তের জ্ঞান হইলেই তাহাকে
সমাক্জ্ঞান বলে না। মহৎ-তত্ত্ব হইতে আরম্ভ করিয়া চত্রিংশতি
তত্ত্বের ভিতর দিয়া চৈতত্ত্যের বিকাশকেও অমুভবের মধ্যে আনিতে
হইবে। প্রকৃতি ও পুরুষকে ভিন্ন মনে করিলে আসল ব্রক্ষ্ণান হওয়া
অসপ্তব। আধিকারিকপুরুষ 'জানীগুরু'র আরেক জানগায় লিধিয়াছেন
— "প্রকৃতি ও পুরুষ এই উভয়ায়ক ব্রক্ষ জগৎরূপে বিরাজিত রহিয়াছেন
বলিয়া 'ছরুগোর্য্যাত্মকং জগং' বলিয়া শাস্ত্রে উক্ত হইয়াছে। কাজেই
যুগপৎ পুরুষ প্রকৃতির বা হরগৌরীর মিলিতজ্ঞানই ব্রক্ষ্ণজান। ভস্তে
বিস্তাতত্ত্ব ও শিবভত্তের একত্র সম্মিলনকেই ব্রক্ষতত্ব বলা ইইয়াছে।
ম্লাধার কমলন্থিতা কুণ্ডলিনাশক্তির সহিত সহপ্রারম্ভিত্ত পরম শিবের
বে স্মিলন, তাহাকেই ব্রক্ষতত্ব বলে। কেবল পুরুষপক্ষ বা কেবল

প্রকৃতিপক্ষ অবলম্বন করিলে ব্রহ্মজ্ঞান সিদ্ধ হইবে না, স্পষ্টভাবে এই কথা বলিয়াছেন আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগ্নানন্দ। এই জন্মই সমাধিষ্ট হইতে না পারিলে, অর্থাৎ মনের রাজ্য অতিক্রম না করা পর্যান্ত অথও-ব্রহ্মের ধারণা আসা অসম্ভব।

আমরা আত্মা বা ব্রদ্ধ বলিতে জগতের সঙ্গে কোন সংপ্রব নাই এমন চৈতগুকেই ব্রিয়া থাকি; কিন্তু আত্মা বা ব্রদ্ধ যে সকলকে জড়াইয়া বহিয়াছেন—সহজ্ঞ সরল থাঁটি এই কথাটি আমাদের মনে থাকে না। সমাধির রাজ্যে না গেলে বাত্তবিকই অথণ্ডের জ্ঞান হইতে পারে না। সাধারণ মাছ্য পরিণামের ভিতর দিয়া অপরিণামী চৈতগুকে ঠিক ধরিয়া রাখিতে পারে না। এই জন্গুই ভেদবৃদ্ধি ছাড়া তাহাদের কোন জ্ঞানই লাভ সন্তব নহে। পৃথক করিতে না পারিলে, তাহাদের কোন বিষয়েই জ্ঞান হয় না। বিষয়-বিষয়ীর একাত্মক জ্ঞানলাভ তাহাদের পক্ষে কথনই সন্তব নহে। প্রকৃতি-প্রুষ যে আলিগনাবদ্ধ অর্থাৎ জড়চৈতগ্রের একত্মনুভূতি একমাত্র ব্রদ্ধানীর পক্ষেই সন্তব। সমাধিতে এই অভেদক্সানই লাভ হইয়া থাকে।

আধিকারিকপুরুষ 'জ্ঞানীগুরু'রই অন্য জারগার লিখিরাছেন—
"বাহ্যজগতের মর্ম্মে মর্মে বে মহতীশক্তি নিহিত রহিরাছে, তাহারই
নাম প্রকৃতি এবং ঐ বাহ্যজগতে যে চৈতন্ত ফুর্তি স্বপ্রকাশ রহিরাছে,
তাঁহারই নাম শিব বা পুরুষ। এই চৈতন্ত এবং মহতীশক্তিকে
সমষ্টি করিয়া ষধন একাসনে উভয়কে প্রকৃত্ত জড়িত বলিয়া অনুভব
হইবে অর্থাৎ হইএর একটিকে স্বতন্ত্র করিতে গেলে, যধন ত্ইটিই
অদৃশ্য হইবে বলিয়া বোধগম্য হইবে, তথনই ব্লাকে চিনিতে পারিবে।"
সমাধিযোগ ব্যতীত ব্লের স্বরূপ বোধ হয় না। আলাদা বা পৃথক

করিতে গেলেই বন্ধজ্ঞানের অঙ্গহানি হয়। আরোহ অবরোহ ত্ইটি ধারাকে এক সঙ্গে মিলাইতে হইবে। জোয়ার-ভাটার পৃথকত্টাই আমরা দেখি; কিন্তু এক জায়গায় জোয়ার ভাটার মুগল-রূপও তো প্রভিত্তিত। এই মুগলের দর্শনই মর্থাৎ প্রকৃতি-পুরুষের একাল্মভারের উপলব্ধির নামই বন্ধজ্ঞান। অগ্লিকে যেমন পৃথক করা বায় না দাহিকা-শক্তি হইতে, তেমনি ব্রহ্মকেও তাঁহার চিৎ-শক্তি হইতে বিবিজ্ঞাকা যায় না। বিবিজ্ঞ-জ্ঞান বা পৃথক্জ্ঞান মনের এপারে, ওপারে অভেদ জ্ঞান। সেখানে তুই মিলিয়া তবে এক পূর্ণ হইয়া রহিয়াছেন। প্রকৃতি-পুরুষ তত্ত্ব সম্পর্কে অনির্বাণন্ধী কয়েকটী মূল্যবান তথ্য প্রকাশ করিয়াছেন আমাকে \* লিখিত পত্তে। নিয়ে তাহার প্রয়োয়নীয়

"সাংখ্য সাধনার প্রয়োজনে প্রকৃতি বা শক্তিকে পুরুষ বা চৈত্রত্ত হতে আলাদ। করে নিয়েছেন। এটা হল আরোহক্রম। তাতে ভল্ব অপরিণামী ( চৈতন্ত ) আর পরিণামিনী ( প্রকৃতি ) ত্'ভাগে ভাগ হরে পড়ে। সাধক আগে নিজের মাঝে এটা দেখেন—আধারে শক্তির তরঙ্গ উঠছে পড়ছে; কিন্তু পুরুষ নির্বিকার। পরে জগতেও তা-ই দেখেন। এই ধরণের জগদর্শন হতেই শঙ্করের নির্গুণত্রজ্ঞবাদের উদ্ভব হয়েছে। কিন্তু এটা হল অমুভবের প্রথম দশা। [ আবার ব্রহ্ম-নির্বাণে এইটাই শেষ দশাও ] অমুভবের পরিপাকে উপদ্রন্ত। পুরুষ ক্রমে অমুমন্তা ভর্তা এবং ভোক্তা মহেশর হতে পারেন। তথ্ন আর প্রকৃতি-পুরুষে ছাড়াছাড়ি নাই। প্রকৃতি তথ্ন পুরুষের চৈতন্তে চিন্মরী। ভাই সে-অবস্থায় চৈতন্তের পরিণাম স্বীকৃত। এই প্রকৃতিকে বৈফ্বরা

<sup>\*</sup> গ্রন্থকার স্বামী সত্যানন্দ সরস্বতীকে।

## আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন

345

শারূপশক্তি বলেন। তারে "শক্তি শক্তিমান অভেদ"—এই অর্থেই। এটা দিদ্ধের অন্থভব। কিন্তু অন্তকালে প্রকৃতির বা শ্বরূপশক্তির চিন্মর পরি-ণামও বিশুদ্ধ সংস্বরূপে লয় হরে বায়। লয়চেতনা ব্যক্তির, কিন্তু সমষ্টিতে লয়চেতনা নাই। সেখানে অব্যক্তও ব্যক্ত। এই অব্যক্তের ব্যক্তির কথা উপনিষদে আছে। উপমা দেওয়া হয়েছে বিছাৎঝলকের। এই অনুভব আবার এই দেহে থাক্তেও হতে পারে।"

অপরা-প্রকৃতিই শোধিত হইলে পরাপ্রকৃতি বা ব্রহ্মের চিৎশক্তিতে পরিণত হয়। পূর্ণাদ্বৈত, পুরুষ এবং প্রকৃতির মিলিত অবস্থাকেই বোঝায়। নির্বিশেষের মধ্যেও সর্ব্বসম্ভবা শক্তির বীর্য্য রহিয়াছে। ব্রন্ধের স্থিতি এবং গতিতে বিরোধ কল্পনা প্রাকৃত মনের কার্য্য, এই জন্মই মনের রাজ্য অতিক্রম না করিলে, পরস্পর যে পরস্পরের আপূরক এই স্ত্যিকার অমুভূতি লাভ হয় না। স্বরুপস্থিতি এবং উল্লাস বা লীলায়ন— এই তুই ভাবকে মিলাইলে তবে পূর্ণ বন্ধকে পাওয়া যায়। নিত্য এবং লীলায় কোন অসামঞ্জন্ত নাই। অনন্তই অগণিত গুণে রূপায়িত হইয়া উঠিয়াছেন। ছুইটি প্রভায় যে একস্থত্রে গাঁথা কিম্বা প্রভায় যে মূলতঃ একই, এই অন্তভব ব্রশ্বজ্ঞানীর মধ্যেই দেখিতে পাই। প্রকৃতি বা স্পষ্টির मर्था बक्क निथ्ँ क इरेबा यान नारे, পরিণামের ভিতর দিয়া তিনিই অবরোহক্রমে নামিয়া আসিয়াছেন। কাজেই জগং বা বিশ্ব-প্রকৃতিকে বাদ দিয়া ব্রন্ধের উপলব্ধিকে সম্পূর্ণান্ত অনুভব বলে না। ব্রন্ধ প্রকৃতির অতীত হইয়াও আবার প্রকৃতিস্থ। এই তুইটি ভাবই সত্য এবং যুগপৎ **এই চুইএর উপল্**ৰিই ব্ৰহ্মোপল্ৰি।

ব্যষ্টি প্রকৃতির সঙ্গে না হয় অসহযোগ করা গেল; কিন্ত সমষ্টি প্রকৃতিকে অম্বীকার করিবার কোন উপায় আছে কি ? প্রকৃতি যদি ব্রন্ধের স্বরূপশক্তি হইয়া থাকেন, তবে তাঁহাকে অম্বীকার করিতে যাওয়া মুখ তা ভিন্ন আর কিছুই নহে। সব কিছু হইয়াও ব্রহ্ম অনিংশেবিত—
ইহাই তো প্রকৃত ব্রহ্মজান। ব্রহ্ম চতুপ্পাৎ, কাজেই বাদ দেওয়ার কোন
প্রশাই ত এখানে আদে না। কাটিলে বা পূথক করিলে ব্রহ্মের অংশকেই
পাওয়া যাইবে মাত্র। অখণ্ডের রাজ্যেই ব্রহ্মের পূর্ণামূভূতি। অনির্বাণকী
ব্রহ্মের চতুপ্পাৎ সম্পর্কে ম্ল্যবান্ অথচ সহন্ধ-সরল করেকটি কথা
লিখিয়াছেনা। যথা—

"উপনিষদের গোড়াতেই বলা হয়েছে, 'আয়মাত্মা চতুস্পাং'—চলতি কথা 'চার পো' আত্মার পরিচর দেওয়া হচ্ছে। তার তিনটি ঠাাং ভেঙে দিয়ে একটি ঠাাং রাখ্তে হবে—একথা কোথায় ? তারপর থাপে থাপে উঠে যাবার পথ দেখানো হয়েছে, একেকটি পাদ ধরে। চতুর্ব পাদে আর তিনটিরই সমাবেশ আছে। আরোহ থেকে অবরোহে আস্বার সময় অহলোমক্রমে তিনটি পাদই ফুটে ওঠে। তাইতে ব্হন্ধবিং চতুস্পাদ ব্রন্মই হন। তিনটি পাদে যথাক্রমে—রূপ, ভাব এবং শক্তিরই বর্ণনা আছে। এই তিনটিতে প্রপঞ্চের উল্লাস। কিন্তু প্রপঞ্চ আর ব্রন্ম তো সমমান নন, ব্রন্ম বে প্রপঞ্চকেও ছাপিয়ে। তিনি প্রপঞ্চে উল্লাসত হয়েও তদতীত। সেই অভিষ্ঠা বা লোকোত্তর ভূমির বর্ণনাম বলা হচ্ছে, সেথানে জাগ্রনাদি কিছুই নাই, কি আছে, তা বলা যায় না। অথচ 'তিস্তৈব ভাসা সর্বম্ ইদং বিভাতি।' চতুর্ব ভূমিতে বিনি প্রতিষ্ঠিত, তাঁর কাছে আর তিনটি ভূমির বাধ নয়, আছে উদ্ভাস্।"

প্রকৃতি একটা তত্ত্ব, কাজেই তত্ত্বকে উড়াইয়া দেওয়া চলে না। 'যাং প্রকৃতিং'—ভগবানের বিশুদ্ধা-প্রকৃতিকে অস্বীকার করিলে অবতারবাদকে অস্বীকার করা হয়। বাষ্টিশ্বীবের কাছে লয় থানিতে পারে; কিন্তু

গ্রন্থকারকে লিখিত পত্রের অংশবিশেব।

সমষ্টিচৈতন্ত ব্রহ্মের নিকট লয়-বিকাশ ছই-ই বে সত্য। চোথ বৃদ্ধিয়া প্রকৃতির পাশ কাটাইয়া গেলেই কি প্রকৃতি অসত্য হইবে ? আমার অর্থাং ব্যপ্তর অস্বীকৃতিতে প্রকৃতির বাস্তবিকই কিছু আসে যায় কি ? প্রকৃতির সমাধিম্থী-পরিণাম এবং বিষয়ম্থী-পরিণাম উভয়ই যে ব্রহ্ম বা আত্মার লীলা। বিবিধ লীলার কোন কিক্ বাদ কিতে পারি আমরা। বাদ দিলেই ত পূর্ণকে অপূর্ণরূপে দেখিবার ব্যবহু। করা হইল। ইহাকে ত সম্যকৃদর্শন বলে না।

প্রকৃতি ও পুরুষের মধ্যে কোন শক্ততা বা দন্দ নাই। দৈবী-প্রকৃতিকে স্বীকার করিয়াই তবে পুরুষোত্তমের দিব্যলীলা। আধিকারিক-পুরুষ নিগমানলও আমাদের সমুথে প্রকৃতি-পুরুষের মিলনাত্মক ভাবটিকেই উজ্জ্ব করিয়া ধরিয়াছেন। তিনি ছিলেন সমন্বয়-বাদী— विष्क्रमवामी नरहन। विश्वज्ञाप वा विश्वज्ञकु जित्क वाम मित्रा ব্রদ্মজ্ঞান হইতেই পারে না। জগৎ বা প্রকৃতি ব্রদ্মজ্ঞানের वांधक नरह, मांधक। जमहर्याश्वत ভिতর দিরা मांश्यात कैवना লাভ হইতে পারে; কিন্তু বেদান্ত বা উপনিষদের অভিতে। ব্রন্ধ-নির্বাণ লাভ অসম্ভব। তান্তিকবেদান্তও পুরুষ-প্রকৃতির মধ্যে বিচ্ছেদ বা স্থণার ভাব না জাগাইয়া সামগুস্তের ভাব ফুটাইয়া তুলিয়াছেন। এই জন্মই তান্ত্ৰিক বৈদান্তিক প্ৰকৃতির সহায়তায় লাভ করিয়াছেন দিবাজ্ঞান। প্রকৃতিকে ঘুণার দৃষ্টিতে না দেখিয়া, আধাাত্মিক উৎকর্ষের পথে তাঁহার সহায়তা যে অপরিহার্য্য—এই কণাট্টই তান্ত্রিক বৈদান্তিক বারংবার উল্লেখ করিয়াছেন। হর-পার্ব্বতীর দিব্য কৈলাস-ধাম, সাধকের নিকট কম আকর্ষণীয় নহে ? পুক্ষ-প্রাকৃতি উভয়ই সেই রাজ্যে সমাধিস্থ এবং সমাধিস্থা । বিকার নাই অর্থচ মিলন আছে; অবসাদ নাই, অথচ উদ্দীপনা আছে। প্রকৃতি বেথানে স্বরণ-শক্তি সেখানে ত প্রতিবন্ধকের কোন প্রশ্নই আদে না। পুরুষের দিব্য ইচ্ছাকে সম্পূরণ করিবার জন্মই ত স্বরূপশক্তিরও বিচিত্র পরিণামের আবশ্রকতা রহিয়াতে "আজা জ্রী, পুরুষ কিঘা নপুংদক নহেন; বধন ষেরণ শরীর আশ্রর করেন, তদস্পারে ত্রী বা পুরুষরণে উল্লিখিত হন। বান্তবিক জ্রী ও পুরুষ এক চৈতত্যেরই বিকাশ; আধার ভেদে—গুণভেদে বিভিন্ন মাত্র।"—প্রেমিকগুরু। প্রকৃতি-পুরুষের আত্মসন্মিশ্রণে পরম্পরের আত্মসম্পৃত্তিই লাভ হইয়া থাকে। প্রকৃতির উন্নাদের ভিতর আমরা নিও'ণ্রন্দকেই সগুণ্রন্দরণে দর্শন করি। আবিকারিকপুরুষের গ্রন্থাবলীতে বা উক্তিতে কোন জায়গায় সমন্বয়ের ভাব ছাড়া, অন্ত কোন বিপরীত ভাব পরিলক্ষিত হয় नां। (ভाषत दोष्डा मध्यतीपृष्टि कमरे (पथा यात्र। এरे खलरे माधन মত-পথেও ছন্দ্র ফুটয়া ওঠে; কিন্তু আধিকারিকপুষ নিগমানন্দ আমাদের সমুথে বিরোধী তত্ত্বে মধ্যেও সমন্বয়ভাব কিরূপে আত্মগোপন করিয়া থাকিতে পারে, তাহা চোথে আফুল দিয়া প্রদর্শন করিয়াছেন। প্রকৃতি ও পুরুষের মধ্যে বিরোধ সৃষ্টি না করিয়া সর্বাদাই তিনি মিলনের পক্ষপাতী ছিলেন। রহস্ত উদ্ভেদ করিবার জন্মই তিনি সন্নাসী সাজিয়াছিলেন, প্রকৃতিকে দ্বণাভবে প্রত্যাখ্যান করিয়া অধ্যাত্মজগতে তিনি প্রবেশ করেন নাই। দাম্পত্য-জীবনে স্বামী-স্ত্রীর মধ্যে ছিল দিব্য মধুরভাব। তুইজনের মধ্যে পারিবারিক অশান্তি দেধা দেয় নাই কোনদিন। বিঃজিতে নহে, অপুর্ব ভালবাসার টানে ত্যাগ তাঁহাদের জীবনের স্বাভাবিক অন্সারক্ষপে ফুটিলা উঠিয়াছিল। আধিকারিকপুরুষ জগং-বিংঘণী ছিলেন না। ব্রদ্মজ্ঞানে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়াও আশ্রমের কুকুর-বিড়ালের পর্যান্ত খুঁটিনাটি তত্ত্ব বা খবর লইতেন তিনি। এমন দরদী ব্রহ্মজ্ঞানী জগতে বাস্তবিকই বিরল। অবশ্য উদাসী ব্রহ্মজ্ঞানীও জগতে আছেন। স্বামী বিবেকানন্দের কথাও এই ক্ষেত্রে বিশেষ করিয়া মনে পড়ে। ব্রহ্মজ্ঞানের পরিণতিতে তিনি একটা পোকা-মাকড়ের জন্যও ভাবিয়া আকুল হইতেন। জ্ঞানে সকল বস্তুর ভুছতো দ্রীভূত হইয়া, প্রত্যেকের মধ্যে তিনি দেখিতে পাইতেন, বন্ধেরই সমুজ্জল মহিমা বা বিভৃতি। জ্ঞানগন্ধীর আধিকারিকপুরুষ শীলার শেষ অধ্যায়ে সম্পূর্ণ বালকভাব প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। পশুপকী, কীট-পতত্বের মধ্যেও আল্লসন্মিশ্রণ করিয়া তাহাদের স্থ্য-ত্ঃথকে নিজ্কের বলিয়া তিনি অন্ত্রত্ব করিতেন এবং তঃগমোচনের ব্যবস্থাও করিতেন। এমন স্ক্রাবগাহী ব্রহ্মজ্ঞান কদাচিৎ দৃষ্ট হয়।

## खक्रवामी निगमानम

वाधिकात्रिक्श्रूक्य निगमानत्मत्र व्यत्नभभित्र इहेन-छिनि ছिलन একনিষ্ঠ গুৰুবাদী। 'জয়গুৰু' নাম ছিল তাঁহার অভপা-মন্ত্র। শিশ্ব ভক্তদের চিঠিপত্তে প্রথমেই লিখিতেন—'জ্বগুরু', কোণায়ও যাত্রা করিবার সময় উচ্চারণ করিতেন—'ভয়গুরু' ৷ সর্বকার্য্যে ভয়গুরু নামই हिन जाँशांत श्रेशान मधन। माधनमिक मशानुकरवत श्रेक्रजि हिन ष्यञ्चनौत्र। पामारमञ्जनिक्वं श्रीत्रहे जिनि विनिष्ठन, 'माधना क्रिवा व्यागात किहूरे रुव नारे, मन रहेबाह्य शुक्रकृताव ।' क्थार्थमस्म धकरिन विविश्रोहित्नन—"शुक्राम्य यथन व्यवशाहन क्रिया मिक्क्शाम हिनाजन, আমি পেছনে থাকিয়া তাঁহার পদধৌতজ্বলে অভিষিক্ত রক্ষকণা সংগ্রহ করিয়া বুকে স্পর্শ করাইভাম, থানিকটা জিহ্বাগ্রেও দিভাম। সে বে কি আনন্দ।" কথাগুলি বলিতে বলিতে শ্রীশীঠাকুরের ভাব বেন অস্থ রঁকম হইর। যাইত। গুরুভক্তির প্রসঙ্গ উঠিলেই তাঁহার সমগ্র হৃদর উদ্বেলিত হইয়া উঠিত। সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়াও গুরুত্বপার কথা মুহুর্ত্তের জন্মও তিনি বিশ্বত হন নাই। জ্ঞানলাভ করিয়া জ্ঞানীগুরুর শ্রীপাদপলে, যোগদিকি লাভ করিয়া যোগীগুরুর শ্রীচরণে, মহাশস্তির দর্শন পাইয়া তান্ত্রিকগুরুর নিকট, প্রেমভক্তি লাভ করিয়া গৌরী মার কাছে, ষে ভাবে তিনি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন, তাহার তুলনা হয় না। জ্ঞানের সঙ্গে গুরুর নামকে চিরম্মরণীয় করিয়া রাধার জ্ঞা জ্ঞানীগুরু গ্রন্থ, যোগদিন্ধির নিদর্শনস্বরূপ যোগীগুরু গ্রন্থ, তান্ত্রিক সাধনায় নিদ্ধিদাতা বামাক্ষেপার স্মরণে তান্ত্রিক গুরু গ্রন্থ এবং প্রেমভক্তিপ্রদায়িণী

গোরী মাকে স্মরণ করিয়া লিখিয়া গিয়াছেন প্রেমিকগুরু গ্রন্থ—এই চারিখানা গ্রন্থ প্রকাশ করিবার স্থযোগ লাভ করিয়া বারংবার তিনি প্রীঞ্চরেরে ক্রন্তেভাই প্রকাশ করিয়াছেন। সিন্ধির মূল সাধনা নহে, গুরুত্বপা—ইহাই যেন তাঁহার প্রতিটী কথার ব্যক্ত হইয়া উঠিত। প্রক্ষকারের সঙ্গে গুরুত্তির অপূর্ব্ব দিলিলন না ঘটিলে, তাঁহার ব্যবহার, তাঁহার বাণী এইরূপ মাধুর্য্যমণ্ডিত হইত না। জীবনে কোনদিন কাহাকেও তিনি একটা রুঢ় কথা বলিতে পারেন নাই। এমন দরদী, এমন করণাদৃষ্টিসম্পন্ন সাধু খুবই বিরল। এই প্রসঞ্চে কোরিলাম্থ মঠ জীবনের একটা ঘটনার কথা ব্যক্ত না করিয়া থাকিতে পারিলাম না।

একদিন সাদ্য-আরতির পর শ্রীশ্রীঠাকুরের শয়ন-কক্ষে তাঁহার চরণ-সন্নিধানে বসিয়া আছি, হঠাৎ মনে একটা প্রশ্ন জাগিল। ঠাকুরকে লক্ষ্য করিয়া বলিলাম—

"আচ্ছা ঠাকুর ! গন্তব্যস্থলে পৌছিতে হইলে ত আমাকেই পদচালন। করিতে হইবে, তেমনি গুরু ত পথ-প্রদর্শক মাত্র, সাধনা ত আমাকেই করিতে হইবে। সাধনা না করিলে কি সিদ্ধিলাভ হয় ?"

আমার প্রশ্ন গুনিয়া প্রসন্ধ-গম্ভীর মৃর্ত্তিতে শ্রীপ্রীঠাকুর বলিলেন—

"বংস! গুরু ইচ্ছা করিলে পথশ্রম স্বীকার না করাইয়াও শিষ্যকে গস্থবাস্থলে পৌছাইয়া দিতে পারেন।"

আমি আবার বলিলাম-

"কেহ যদি পায়ে না হাটে, তবে সে গন্তব্যস্থলে পৌছিবে কেমন করিয়া ?"

ঠাকুর বলিলেন—

"গুরু তাহাকে কাঁধে করিয়াও লক্ষ্য স্থলে পৌছাইয়া দিতে পারেন।" স্থদ্র অতীতের ঘটনা, আজু সদ্গুরুর প্রত্যেকটি কথার তাৎপর্য্য ব্দর্গম করিতে পারিতেছি।\* বাত্তবিক্ই গুরুকুপার কাছে অসাধ্য কিছুই নাই।

আধিকারিকপুরুষ জ্রীনিগমানন্দের নিকট গুরুবাদই ভিল মধাদর্বা । গুরুকেই তিনি পরমাত্মা—পরত্রন্ধ বিনিয়া মনে করিতেন। গুরু এবং ক্রন্ধ-- আলাদা নহেন—'গুরুরেব পরত্রন্ধ', গুরুই পরত্রন্ধ। সাধন-রাজ্যে উমতির সঙ্গে গুরু এবং পরত্রন্ধ একাকার হইয়া যান্। অনেকবার তিনি এই গোপন রহস্ত আমাদের কাছে ব্যক্ত করিয়াছেন।

গুরুবাদ হিন্দুধর্মের মূল ভিত্তি। আচার্যাপরম্পরার ভিতর দিয়। व्यानिश्वक श्रवरायवारे जीवत्क मुक्तित त्रांख्या महेत्रा हिनत्रांट्न। अक्त ष्ट्रनापर यूनपृष्टित जलतात्न हिनदा त्रात्न छ, जीहात छक्रमं कि नष्टे हव ना । গুরুশিয়া-পরম্পরার ভিতর দিয়া আত্মও গুরুশক্তির ধারা চলিয়া আসিয়াছে। পরস্পরাগত গুরু-শক্তিকেই দীক্ষাগুরুর মধ্যে উপলব্ধি করিতে তিনি উপদেশ প্রদান করিতেন। গুরুবাদ এবং গুরুপরম্পরা অস্বীকার করিলে বন্ধবিভাসপ্রাদায় টিকিয়া থাকিতে পারে না। গুরু ভোটাভোটির বস্তু নহেন, ব্রহ্মবিদ্গুরু শিষ্মের মধ্যে পরম্পরাপ্রাপ্ত **अक्रमंक्टिक्टे প্রক্ষেপ করেন। আবিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ তাঁহার** প্রতিষ্ঠিত মঠাশ্রমে জগদ্গুরুর আদন প্রতিষ্ঠ: করিয়া গিয়াছেন ; কিন্ত **टেস্ট আসনে কোন মূর্ত্তি-প্রতিষ্ঠা করিয়া বান নাই। ইহার মধ্যে** গভীর রহস্ত নিহিত। তিনি নিজ মূথে ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন— "জগদ্শুক্ষর আসন সকলের জন্ম। এখানে বাঁহার, বাঁহার ইষ্ট বা গুরুকে স্মরণ করিয়া সকলেই প্রণত হইতে পারেন।" বিশেষ কোন মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠা করিয়া গেলে, বিশেষ সম্প্রদায়ের জন্মই তাহা হইত; কিন্ত

<sup>\*</sup> গ্রন্থকার বামী সভাানন্দ সর্বভী

সকল সম্প্রদায়ের জন্ম একটা উদার মিলন-ব্যবস্থা হইত না।
অসাম্প্রদায়িক ভাবটি আধিকারিকপুক্ষের মজ্জাগত ছিল। সকলের
জন্ম ঐক্যবদ্ধ উপাসনা-বিধি রচনা করিতেই ভিনি আসিয়াছিলেন।
দেশবিশেষে জগদ্পুক প্রমেখরের অরণ-মনন সকলেই করিতে পারেন।
ইহা শুধু বিশেষ সম্প্রদায়ের জন্ম নিশ্মিত হয় নাই। জগদ্পুক্ষর আসনে
জগতের গুরু প্রমেখরকে ধ্যান-ধারণা করিবার অধিকার মানব্যাত্তেরই
রহিয়াছে।

নাম নির্ম্বাচনেও দেখি আধিকাবিকপুরুষ নিগমানন্দের দ্বদৃষ্টি। কালী, কৃষ্ণ, শিব, তুর্গা—লইয়া অনেক সম্প্রদায় ভারতবর্ধে আছে। আধিকারিকপুরুষ নৃতন কোন সম্প্রদায় স্বষ্টি করিতে আসেন নাই। তিনি আসিয়াছিলেন, সকল সম্প্রদায়ের মধ্যে অসাম্প্রদায়িক চেতনার উদ্বোধন করিতে। আবিকারিকপুরুষ 'অয়গুরু' নামটি দিয়া গিয়াছেন বিশ্ববাসীকে। গুরুর নামে আমরা সকলেই মিলিত হইতে পারি। গুরুপ্রিমা সকল সম্প্রদায়েরই পালনীয় ভিনি। শাক্ত, শৈবা বৈষ্ণব, সৌর, গাণপত্য—সকলেই গুরুবাদী। বিষ্ণুর উপাসক শক্তিমূর্ত্তির প্রতি কটাক্ষ করেন, আরার শক্তি-উপাসক বিষ্ণুম্বৃত্তিকে কটাক্ষ করেন দেখিতে পাওয়া য়ায়। সাম্প্রদায়িক সংঘর্ষ অতীতেও কম হয় নাই, এখনো কম হইতেছে না। আধিকারিকপুরুষ এই সংঘর্ষ মোটে পছন্দ করিতেন না।

'জন্নগুরু' মহানাম বা মহামন্ত্রে সকল সম্প্রদারই ঐক্যের নিশান লইয়া মিলিত হইতে পারেন। 'জন্নগুরু' বলিলে সকল গুরুরই জন্ন দেওয়া হয়। আধিকারিকপুরুষের সর্বাদা লক্ষ্য ছিল একটা সর্ববাদী-

<sup>\*</sup> এছকার রচিত 'জয়গুরু' পৃত্তিকার 'জয়গুরু' নামের তাৎপর্য্য এবং মাহাস্ম্য স্ক্রবভাবে বর্ণিত আছে।

শশ্ব পছার প্রতি। 'জয়গুরু'কে তিনি মহানাম বলিতেন। উদ্ধার কর্ত্তা কে ?—ভগবান্। সেই ভগবানই ত আচার্যারূপে আসেন। আচার্যাের মধ্যে ভগবানের আসনকেই স্প্রতিষ্ঠিত করিতে হইবে।

গুরুর রূপা না পাইলে, স্বয়ং ভগবানও রূপা করেন না। এই
বিধি স্বয়ং ভগবানও মানিয়া চলেন। গুরুক্রেণ হইলে তবে
ভগবান দর্শন দেন। দেই গুরুকেই শাস্ত্র দীক্ষাগুরু আখ্যা প্রদান
করিয়াছেন। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ কথাপ্রসঙ্গে একবার
বলিয়াছিলেন, "গুরুরুপা লাভ না করা পর্যান্ত, দেব-দেবীরাও আমাকে
সাহায্য করিতে অগ্রসর হইয়া আসেন নাই; কিন্তু গুরুরুপা লাভের
সঙ্গে সঙ্গে বিনা আবাহনে দেবদেবীরা পর্যান্ত আমায় অশেষ রূপা
করিতে আসিতেন।" অধ্যাত্ম-উন্নতির পথে গুরুকরণ অবশ্র পালনীয়
বিধি। গুরুর নিকট দীক্ষামন্ত্র গ্রহণ না করিলে অধ্যাত্ম-উন্নতি
অসম্ভব। ভগবানের অবভারগণ পর্যান্ত নিজেরা গুরুকরণ করিয়া
জগবাসীকে এই শিক্ষাই দিয়া গিয়াছেন। প্রক্ষজ্ঞান লাভের উপায় সম্পর্কে
আধিকারিক পুরুষ স্বস্পিইভাবে ঘোষণা করিয়া গিয়াছেন—''এক কঠোর
সন্ম্যাস্যোগ অবলম্বন এবং বন্ধবিদ্পুরুর সেবান্ডশ্রুষ। ব্যতীত—বন্ধজ্ঞান
লাভের দ্বিতীয় পন্থা নাই।''

নিছক ব্রদ্ধন্তানের অনুশীলন চর্চার কথাই আধিকারিকপুরুষ বলিয়া
যান নাই। তিনি ব্রদ্ধবিদ্পুরুর সেবার কথাও বলিয়াছেন। ব্রদ্ধবিদ্
গুরুর সম্ভুষ্ট উৎপাদনই আসল কথা। গুরু সম্ভুষ্ট হইলে, শিষোর অপ্রাপ্য
আর কিছুই থাকিতে পারে না। প্রকৃত জ্ঞানান্ত্শীলনের অধিকারী এই
কলিযুগে খুবই কম, এই জন্মই আধিকারিকপুরুষ ব্রদ্ধবিদ্পুরুর সেবার
ব্যবস্থা দিয়া গিরাছেন। গুরুসেবা বলিতে, সম্প্রদার হইতে জ্ঞানান্ত্শীলনের ধারাকে বিলুপ্ত করিয়া দেওয়াকে বোঝায় না। সনাতনধর্ম

প্রচার করিতে গেলে জ্ঞানার্জনেরও একান্ত আবশ্রকতা রিষাছে।
এই রক্তই ধারাবাহিক অনুশীলন-চর্চার ব্যবস্থাও সম্প্রদায়ের মধ্যে থাকা
উচিত। তবে তুর্বল অধিকারীর জন্মও তো ব্যবস্থা করিতে হইবে?
আধিকারিকপুরুষ সেই ব্যবস্থাই করিয়া গিয়াছেন। উত্তম অধিকারীকে
তিনি বে উপদেশ পালনের নির্দ্দেশ দিয়াছেন, অধম অধিকারীকে সেই
নির্দ্দেশ ভিনি দেন নাই। অবস্থা বৃঝিয়া ব্যবস্থা প্রদানে তিনি
স্কুদক্ষ ছিলেন।

সনাতন-ধর্মের ম্থপত্ত হিসাধে তিনি আর্যাদর্পন পত্তিকার ও প্রচলন করেন। আর্যাশাস্ত্রের গহনার্থ প্রচারই পত্তিকার মুখ্য উদ্দেশ্য—এই কথা স্বয়ং তিনি নিজম্থে প্রকাশ করিয়। গিয়াছেন। একটি ঘটনার কথা এখানে উল্লেখ করিলে বোধ হয় অপ্রাসন্থিক হইবে না। সদ্গুরু নিগমানক পুরীতে বিদয়া প্রতিষ্ঠানের কর্ম্মারা এবং কার্য্যপ্রণালীর পুঝায়পুঝ তত্ত্বাবধান করিতেন। পুরী হইতে আসিয়া একবার আমারক সঙ্গে দেখা হইলে ঠাকুর বলিলেন—"সর সময় মনে রাখিও, এটা আর্যাদর্পন। এই পত্রিকায় আর্যাথবিদের জ্ঞান-বিজ্ঞান, কর্ম্ম, মোগ, ভক্তির কথাই থাকিবে। এবারের পত্রিকায় কেবল 'ঠাকুর' 'ঠাকুর' গছরের হইরাছে। আমি চাহিনা, আর্যাদর্পন আমার কথা দিয়া পূর্ণ হউক। আমার কথা লিয়া পূর্ণ হউক। আমার কথা লিয়া পূর্ণ হউক। আমার কথা লিখিবে সংক্ষেপে। আর্যাথবিদের ভাবধারা প্রচারের জন্মই দর্পণের স্বাষ্টি—এই কথাটি ভূলিয়া যাইও না।" সাম্প্রণাধিক দৃষ্টিভঙ্গিকে কোন সময়েই তিনি প্রশ্রেষ্ঠ দিতেন না।

গুরুভক্তির আতিশব্য দেখিয়া একবার কোকিলাম্থ মঠে আমাদের সম্মুথেই এক ব্রহ্মচারীকে শ্রীশ্রীঠাকুর বলিয়া বসিলেন—"আমার

श्रद्भात, आंग्रनर्भन-मन्त्रावक यात्री मन्त्रानम मनवनी।

দেহটাকে যদি গুরু বলিয়া মনে কর, তবে ফাঁকিতে পড়িবে। এই দেহের মধ্যে অন্তর্যামীরূপে যিনি আছেন, তিনিই ভোমাদের গুরু । এই দেহঅবলম্বনে সেই গুরুকে বৃ্থিবার চেষ্টা কর। আমি চাই না তোমরা গুধু আমার দেহের সেবা কর। 'আমি কে'—তাহা বৃ্থিতে চেষ্টা কর।"

মোট কথা, যেখানে সঙ্কীর্ণতা. সাম্প্রদায়িকতা কিয়া ভাববিহ্বলতা দেখিয়াছেন, সেইথানেই আধিকারিকপুরুষ নির্ম্মভাবে কশাঘাত করিয়া গিরাছেন। উদার ভাব এবং মত লইয়া কথা বলিলে, তিনি এত আনন্দিত হইতেন যে, তাহা আর বলিবার নর। কোন সময় তিনি 'আমি' শন্দটী প্রয়োগ করিতেন না। বলিতেন, 'আমরা'। সমষ্টির চিন্তা লইয়া যিনি সর্বাদা বিভোর হইলা থাকিতেন, তাঁহার শ্রীমৃথ হইতে কি করিয়া বাষ্টির কথা উচ্চারিত হইবে ?

তিনি অনেক সময় বলিতেন—"গুক্কে ব্ঝিতে হইলে নিগুণৈর রাজ্যে যাইতে হইবে। গুকু আর ব্রহ্ম—এক কথা। গুকুকে চিনা কি এতই সহস্ব ? গুকুর মতবাদ বা সিদ্ধান্ত ব্ঝিতেও অনেক সময় লাগে। রাতারাতিতে কিছুই হয় না।"

কতবড় উন্নত আদর্শ, উদার মনোভাব, অসাম্প্রদায়িক দৃষ্টিভঙ্গী
লইয়া আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ আমাদের মধ্যে আসিয়াছিলেন,
আরু গভীরভাবে তাহা চিন্তা করিয়া দেখিতে হইবে। আমরা যদি
প্রত্যেকে আমাদের মনোমত একটি ঠাকুরকে থাড়া করি, তবে ভাহাতে
আসলে ঠাকুরের পরিচয় জগৎ জানিতেই পারিবে না। আধিকারিকপুরুষ তাঁহার মতবাদ নিম্নে লিখিতভাবে প্রচার করিয়া গিয়াছেন।
আমাদের সকলের কর্ত্তব্য সেই মতবাদ বৃথিতে চেষ্টা করা। তিনি
যাহা চাহেন নাই, তাহাকেই তাঁহার চাওয়। বনিয়া প্রচার করা,

বাহা বলেন নাই, তাহাকে তাঁহার উক্তি বলিয়া প্রকাশ করা,
যাহা লিখেন নাই, তাহাকেই তাঁহার লেখা বলিয়া চালাইয়া দেওয়া
—অনুগত শিয়ের কর্ত্ব্য নহে। জগতের ঠাকুররপে যিনি আসিয়াছিলেন, তাঁহাকে যদি আমরা নিজেদের অদ্বদশি গায় গণ্ডীর ঠাকুরে
পরিণত করি, তবে সে হর্ভাগ্য কাহাব ? তিনি যাহা হইতে চাহেন
নাই, আমরা যদি তাঁহাকে তাহাই বানাই—তবে অন্ধিকারীর হাতে
পড়িয়া তাঁহাকে কেবল লাঞ্ছনাভোগই করিতে হইবে মাত্র।

আধিকারিকপুক্ষের অঙ্গিত 'জ্ঞানচক্রে' বেধানে 'নিগুণি ব্রহ্ম'
কথাটি লেখা আছে, সব সময় সদ্গুরু অঙ্গুলিনির্দ্ধেশ সেই স্থানটকেই
গুরুর আসল স্থান বলিতেন। প্রায়ই তিনি বলিতেন—"গুরু কিন্তু
নিগুণি ব্রহ্ম, অর্থাৎ সকলের শীর্ষদেশে অধিষ্ঠিত যে তত্ত্ব তাংগই গুরুতত্ত্ব।"
আধিকারিকপুরুষের স্থানের সাম্পে স্থানয় এক করিয়া, আস্থন, সকলে
আমরা তাঁহার মত উদারদৃষ্টি লইয়া সকল সমস্থার সমাধান করি।

THE PARTY OF THE P

# আধিকারিকপুরুষের অভয়বাণী

গীতার অভয়বাণীর মত, আধিকাত্মিক মধাপুরুষ শ্রীনিগমানন্দেরও স্থন্দর অভয়বাণী রহিয়াছে। ত্র্বলের প্রাণে আশার সঞ্চার করিতে, সাধন-ভক্ষনবিহীনের সমূথে একটা উচ্ছেদ ভবিশ্বৎ স্থাপন করিতে—বাণী-গুলির অলৌকিক ক্ষমতা রহিয়াছে। পাপপ্রবৃত্তির সঙ্গে সংগ্রাম করিয়া সাধক ব্যন ক্রমশঃ নিত্তেজ হইয়া আত্মসমর্পণের পথকে বরণ করিয়া লইতে বাধ্য হয়, অভয়বাণীই ভাহাকে দেই ধ্বংসোমুধ অবস্থা हरेरा नवल किवारेबा जात । "जरु दार नर्सभारभाष्ठा साकविज्ञामि মা গুচঃ''—জগদগুরুর এই অভয়-বাণী আত্মও কত পাপী-তাপীর প্রাণে জাগায় অপূর্ব্ব আশা-ভরসা এবং গভীর সান্তনা। আধিকারিক-মহাপুরুষ শ্রীনিগমানক্ষও বলিয়াছেন—"আমিই ভোদের হাতে ধরিয়া ष्ट्रांत कतिया निष्णानन्त्रशास्त्र होनिया नहेवा बाहेव। ट्हारात हिस्रा किरमत, ভाবনা किरमत ?" পেছনে দাঁড়াইরা বল ভরদা দিবার, সান্তনা প্রদান করিবার কেহ থাকিলে মনে কত জোর আসে। ক্লান্ত-व्यवमन पूर्वन कीरवत शक्क माधन-खन्नरत निर्दिश व्यवका, व्यवह-বাণীই মৃতসঞ্চীবনী স্থার ন্যায় কান্ধ করে।

সাধনসিদ্ধ মহাপুক্ষদের একটা অলৌকিক পরিত্রাণ-ক্ষমতা থাকে।
আধিকারিকপুক্ষ নিগমানন্দেরও ছিল এই ঐশ্বরীয় ক্ষমতা। প্রারব্ধের
ভোগকে নিস্তেজ করিতে, ভগবানের বিধানের উপরও বিধান থাটাইতে
এই জাতীয় আধিকারিক মহাপুক্ষগণই সক্ষম। এক জায়গায়
আধিকারিকপুক্ষ বলিয়া ফেলিয়াছেন, "আমার শিষ্যেরা ভগবানের

এলাকার বাহিরে।" মহাপুরুষের এই উক্তির মধ্যে গভীর রহস্ত নিহিত আছে। ভক্তের অমুরোধে, আধিকারিকপুরুষদের আঅবিধাসের ফলে অনেক সময় স্বয়ং ভগবান্ও তাঁহার বিধান উন্টাইতে বাধা इन। সমর্থ পুরুষের দাবী উপেক্ষা করার ক্ষমতা স্বয়ং ভগবানেরও নাই। আমরা এমন ২।১ট ঘটনার কথা জানি, বেক্ষেত্রে বমের সঙ্গে লড়াই করিয়া আধিকারিকপুরুষ তাঁহার আশ্রিত শিষ্যকে বাঁচাইয়া তুলিতে সক্ষম হইয়াছিলেন। অসাধারণ শক্তিসম্পন্ন আধিকারি কপুরুষ না হইলে এইরূপ অসম্ভব কার্য্য অন্সের দারা সম্ভবপর নহে। এই জাতীর শক্তিধর মহাপুরুষগণ ভগণবিধানের উপরও মাঝে মাঝে হস্তক্ষেপ করেন। বিনা সর্ভে সকলকে খালাস করিয়া দেওয়ার ত্কুম একমাত্র আধিকারিকপুরুষগণই দিতে পারেন। প্রাকৃত-জগতে এঁরা বাস্তবিকই মাঝে মাঝে বিশৃষ্খলা ঘটাইয়া ভোলেন। জন্ম-জনান্তরের কিন্তা বহুদিনের আবদ্ধ কয়েদীকেও বেকহুর থালাস দেওয়ার হুকুম এঁরাই দিতে পারেন। আধিকারিকপুরুষদের ক্ষমতা স্বয়ং ভগবান্কে পর্যান্ত অনেক জারগায় স্তম্ভিত করিয়া দের।

নাধন-জজন করিয়া সিদ্ধিলাভ অনেকেই করিয়া থাকেন; কিন্তু বিনা সাধনে মৃক্তির ব্যবস্থাপক হইতে পারেন, একমাত্র আধিকারিক মহাপুক্ষৰ-গণই। স্বামী নিগমানল একজন সাধনসিদ্ধ মহাপুক্ষষ ছিলেন; কিন্তু তাঁহার অভয়বাণীতে দেখি, বেকস্থর থালাস বা মুক্তির ব্যবস্থা। বিশেষ ক্ষেত্রে নিজস্ব শক্তিপ্রয়োগের ক্ষমতা না থাকিলে তিনি আর কি আধিকারিক-মহাপুক্ষয়। ত্রক্ত সাধন-ভজনের ক্রেশকে ইচ্ছা করিলে মুহুর্ত্তের মধ্যে তাঁহারাই কমাইয়া দিতে পারেন। তাঁহাদের ব্যবস্থাপত্রে দরাজ হাতের নিদর্শন পাওয়া বায়। ত্রাচারী জগাই-মাধাইএর পাপের বোঝা এভ ভারী হইয়াছিল যে, কেহই তাহাদের মৃক্তির আশা করিতে পারিত না;

কিন্তু দ্য়াল নিতাই একমাত্র হরিনামের জোরে তাহাদের উদ্ধার করিয়া দিলেন। যমের রাজ্য হইতে, কয়েদীকে মুক্ত করিতে পারেন একমাত্র ममर्थ जाविकात्रिक शूक्षहे। निस्नव मिक ना थाकित এवर मिक প্রয়োগের ক্ষমতা না থাকিলে, তিনি কি আর আধিকারিক মহাপুরুষ रहेटज शादत ? वाधिकादिक महाशुक्रयान्त व्यवस्तानी दक्वन मोथिक সান্তনা নহে, তাহা রীতিমত অবার্থ এবং অমোঘ। বাক্সিদ্ধ মহাপুরুষের वां कथरना वार्थ इम्र ना। अमीम मिल्रमांनी जानांभीर्ध टेन्डव বামাক্ষেপা ছিলেন এইরূপ একজন বাক্সিদ্ধ মহাপুরুষ। তাঁহার মৃথ দিয়া একবার কোন কথা বাহির হইলে সভা সভা তাহার ফল দেখা ষাইত। সারা রাস্তায় শিধাইয়া পড়াইয়া লইয়া গিয়াও মুমূর্বোগীর সম্মুখে উপস্থিত হইয়া যথন তিনি উচ্চারণ করিলেন, 'শালা ত ফট্', অমনি রোগীর নাভীশাস দেখা দিল। আবার মৃত্যুপথের যাত্রীকেও छाँहात जासायवानी वांहाहेया जुनियाहिलन, धरेक्र घडेना खनिरज পাওয়া যায়। এঁরা বাহুবিক্ই অসম্ভবকেও সম্ভবে পরিণত করিতে পারেন। এই স্রাতীয় সাধককে হয়ং ভগবান্ পর্যান্ত ভয় করিয়া हरनन ।

সাধন-ভদ্ধনের ক্ষমতা বান্তবিকই যাহাদের নাই, তাহাদের সমুথে অসংখ্য সাধন-পথ বা প্রণালীর কথা বলিয়া কোন লাভ আছে কি ? বরঞ্চ তাহাদের জন্মই নিজম্ব শক্তিপ্রয়োগের আবশ্রুক হয়। এক মাত্র আধিকারিক মহাপুরুষই বলিতে পারেন—"তোদের কিছুই করিতে হইবে না, যাহা করার আমিই তোদের জন্ম তাহা করিব।" ইহার নামই অভয়বাণী। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দ এক শিশ্রকে পত্রে লিখিয়াছেন—
"চিরকাল যাহা বলিয়া আসিয়াছি, আবার বলিতেছি, যাহারা আমাকে 'আমার' বলিয়া আসুসমর্পণ করিয়া শরণ লইয়াছে, ভাহাদের মুক্তি না

হওয়া পর্যন্ত আমিও মুক্ত হইব না।" অভয়দাতাকে যদি শিশ্ব-ভক্তদের সাধন-ভন্ধন ক্ষমতার উপরই নির্ভর করিতে হয়, তবে, তিনি আর কি অভয়দাতা ? পরিশ্রম না করাইয়াও পারিশ্রমিক দেওয়া ও ভজ্জন-সাধন নিরপেক্ষ মুক্তিদান—একমাত্র আধিকারিকপুরুষেরই কাজ। শিশ্বের সাধন-ভজন ত একটা নামমাত্র—উপলক্ষ মাত্র, আসলে আধি-কারিকপুরুষের এমন নিরপেক্ষ ক্ষমতা বা অলৌকিক শক্তি আছে, যাহাতে লক্ষ লক্ষ লোককে তাঁহারা মুক্তির হারে পৌছাইয়া দিতে পারেন। পরমহংসদেবের অপুর্ব্ব উপমা—'গাধাবোটকে যেমন লঞ্চ টানিয়া লইয়া যায়, তেমনি শক্তিশালী সদ্গুরুরাও তাঁহাদের শিশুদের জার করিয়া মুক্তির রাজ্যে লইয়া যাইতে সক্ষম।" এইথানেই আধিকারিক মহাপুরুষদের অপার্থিব ক্ষমতার বিকাশ। ইচ্ছা করিলে তাঁহারা অসম্ভবকেও সম্ভবে পরিণত করিতে পারেন।

নিজের বোঝা যে বহন করিতে পারে না, সে আবার অপরের বোঝা কাঁধে তুলিতে বাইবে কেন? কিন্তু আধিকারিক মহাপুরুষগণ স্বতন্ত্র ধরণের। তাঁহারা নিজের বোঝা অপেকা অপরের বোঝা বহন করিতেই বেশী আনন্দ পান। পারাপারে তাঁহাদের কোন ক্লান্তি নাই—অবসাদ নাই। অসংখ্য পাপী-তাপীকে বিনা বিচারে মুক্তির থেয়ানৌকায় করিয়া তাঁহারাই পার করিয়াছেন। নিজে পার হওয়া অপেক্ষা—অপরকে পার করিয়া দেওয়াতেই তাঁহাদের আনন্দ বেশী। আধিকারিক মহাপুরুষ নিগমানন্দ এক শিশুকে আশাস প্রদান করিয়া লিথিয়াছেন—"আমি তোমাদের গুরু, তোমাদের সকল কর্মের বোঝা আমি নিজে গ্রহণ করেছি ভোমাদের মুক্তি দেব বলে।" ইহাকেই বলে প্রকৃত অভর্বাণী। অপরের নিকট হইতে প্রাপ্য আদায়ের ব্যবস্থা না করিয়া বিনা সর্ব্বে সকলকে মুক্তির রাজ্যে পৌছাইয়া দেওয়া কি রামা শ্রামার কাজ?

আর তথু কথার জোরে কি আর চিঁড়া ভিজে ? স্বতরাং অভয়-বাণী দেওয়ার ক্ষমতাও সকলের নাই !

আমরা জানি, মৃক্তি সাধ্য-সাধনা করিয়া অর্জন করিতে হয়, কিন্তু আধিকারিক মহাপুরুষ হরির লুটের মত মুক্তিও ছড়াইয়া দিতে পারেন। তাঁহাদের আবির্ভাবের সঙ্গে সঙ্গে লক্ষ্ণ লক্ষ্ণ, কোটি কোটি বছলীব মুক্তির আলো দেখিতে পায়। তাঁহারা আসেনই মৃক্তি দিতে, মৃক্তি পাইতে নহে! "চোধের চশমা বেমন খুলিয়াও রাখিতে পারি, আবার চোধে লাগাইতেও পারি, তেমনি গুরুশক্তিকেও ইচ্ছা করিলে মনোনীত আধারে বর্পণও করিতে পারি, না-ও করিতে পারি"—এই উল্লিঅধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দের। মুক্তি-মোক্ষ যেন হরির লুটের বাভাসা। বিলাইয়া দেওয়া না দেওয়া তাঁহাদের স্বাধীন ইচ্ছার অন্তর্গত।

আধিকারিকপ্রথ নিগমানল একদিন বাস্থাকল্লতরুর আসনে বসিয়া বলিয়াছিলেন—"ভোরা কে কি চাইবি বল্ ভো, আমি আন্ধ তাই ভোদের বিলাব।" সভাই বিলাইবার বা বিভরণ করিবার ক্ষমতা লইয়া সকলে আসেন না। মুক্তি-মোক্ষ বেমন সাধনপ্রযত্নপভ্য, ভেমনি আবার মহাপুরুষের একমাত্র কুপাদৃষ্টিপভ্যও! সাধনসিদ্ধ আধিকারিক মহাপুরুষ অপরের সাধন-ভজনের অপেক্ষা না করিয়াও আত্মশক্তি সহায়ে অপরকে মৃক্ত করিতে পারেন। মুক্তিপ্রদীপ হাতে লইয়া আসেন আধিকারিক মহাপুরুষগণ! কে কি করিবে, কাহার কভথানি সাধ্য—এই বিচার করিয়া ভাঁহারা সমন্থ নত্ত করেন না, অকাভরে ভাঁহারা অজ্যিত সাধনসম্পদকে তৃই হাতে জনসাধারণের মধ্যে বিলাইয়া দেন। আবার কোন কোন সমন্থ, বিশিষ্ট আধারে অক্তিত পারমাধিক সম্পদ বিভরণ করিয়া ভাঁহারা ফকির হইয়া বান—বেমন শ্রীরামক্রক্ষ বিবেকানলকে সর্বাহ্ব দিয়া রিক্ত হইয়াছিলেন।

সাধনায় শক্তি অজ্জিত না হইলে বাণীর মধ্যে বীর্যা থাকে না।
আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ ছিলেন শক্তিশালী সাধন-সিদ্ধ মহাআ;
কাজেই তাঁহার অভয়-বাণীতেও ছিল ছর্বার-শক্তি। বাহাকে যাহা
বিগতেন, তাহার জীবনে তাহা অক্ষরে অক্ষরে ফলিয়া বাইত। সাধন
কঙ্কক আর না কক্ষক, আধিকারিকপুরুষ আদেন দায় লইয়া। তাঁহাকে
নির্দ্ধারিত জীবকে মৃক্ত করিয়া দিতেই হইবে। স্বামী নিগমানন্দের উপরও
এই দায় পড়িয়াছিল। নির্দ্ধিসংখ্যক প্রাণীকে উদ্ধার না করা পর্যান্ত
তাঁহারও নিস্তার নাই। এই দায় ভগবান্ সকলের কাঁধে চাপান না।

আধিকারিকপুরুষ অধিকারী বুঝিয়া তন্ত্রের, যোগের উপদেশও প্রদান করিতেন। তাঁহার সাধনপরারণ শিষাও আছেন; কিন্ত তুর্বন-অক্ষমদের জন্ম দরদী ঠাকুর রাখিয়া গিয়াছেন-—অভয়-বাণী। অভয়-বাণীগুলি পাঠ করিলে সম্মৃত্তির অহভৃতি প্রাণে জাগিয়া ওঠে। সাধন-ভন্ধন না করিয়াও সাধন-ভদ্ধনের শক্তি দেহের শিরা-উপশিরায় প্রবাতিত হয়। এই বৈহ্যতিক শক্তিনঞ্চার সামর্থ্য একমাত্র আধিকারিকপুরুষেরই আছে। মহাপুরুষের অভ্য-বাণী শিষ্য-ভক্তদের মুক্তি পর্যান্ত দিতে সক্ষম। আবিকারিক মহাপুরুষদের চোধে এবং মুধের বাণীতে শক্তি ঝল্মল্ করিতে থাকে। সারাজীবনের তপস্থার শক্তি পুঞ্জীভূত হইয়া अर्ठ-नग्नान এवः वहरन । जाधिकांत्रिक महाभूक्ष्यामत श्रवहन्छ जनीम শক্তিশালী। সাধারণ বিধি হইল, সাধনা করিয়া সিদ্ধিলাভ; কিন্ত श्वाः मिक्षिपांजा यथन कुष्टे हाट्ड मिक्षि एमन, जर्थन जात माधन लाला ना। অধ্যাত্ম-জগতে ইহা এক অভুত রহস্ত। যোগীগুরু, তান্ত্রিকগুরু পরিশেষে मछात्र नृष्टे मिए नाजितन । अधिकांत्री-अनिधकांत्री विठांत नार्टे, याहारक **प्राथन,** जोहारक पतिवाहे श्वापन खब्किया नाक कतिराज नानितन। সাধন-সিদ্ধের অস্তালীলা আরও বিশায়কর! "যোগ করিয়া কি করিবি,

তপস্থা করিয়া কি করিবি, এই নে যোগের ফল, তপস্থার ফল"—ইহাই **ছিল আধিকারিকপুরুষের আবেগপূর্ণ উক্তি। শিষাদের বলিভেন, "ভোরা** আর সাধন-ভদ্ধন ক'রে কি কর্বি, আমিই ত তোদের হয়ে অনেক সাধন-ভজন করেছি। ভোরা খা' দা' আনন্দ করু।" সাধন-পথের পরিক্রমা শেষ করিয়া সর্বশেষে তিনি ভুরিদাভা রূপে আয়প্রকাশ वितित्वन । "खान हारे-विर दन खान, चिक हारे, वरे दन चिक, मिक চাই, এই নে শক্তি"—প্রার্থনার সঙ্গে সঙ্গে ভিনি ঘাহার যাহা কাম্য, তাহাকে তাহা দিতে লাগিলেন। জীবছঃথে কাতর, জগতের দরদী বন্ধ व्याधिकात्रिकशूक्य श्रीनिशमानम भत्रित्यत्य व्यव्य-वानी वाता नकनत्क উৎশাহিত—আনন্দিত করিতে লাগিলেন। ভাণ্ডারা উৎসব করিয়া বাহার যে অভাব, তাহার সেই অভাব মোচন করিয়া, সকলকে অভয়-বাণী প্রদান করিয়া সকলের মুক্তি-মোক্ষের দায়িত্ব লইয়া আবার তিনি জীব-জগতের মঙ্গল চিন্তায় আত্মসমাহিত হইয়া আছেন। আধিকারিক মহাপুরুষের অভয়-বাণীর শক্তি, তাঁহার সাধন-ভন্তনলব্ধ শক্তি অপেকা এতটুকু নান নহে । আধিকারিকপুরুষের অভয়-বাণী ত্ঃত্ত জীবের পক্ষে পরিতাণ-মন্ত্র।

en proposition de la company d

the out of an inches the strain of the country

## সমাজকল্যাণচিন্তায় স্বামী নিগমানন্দ

১। ব্রহ্মচর্য্যই জাভির মেরুদণ্ড। আধিকারিক মহাপুরুষের ইহাই মর্মবাণী ! জ্ঞান-প্রেম, শক্তি-ভক্তি লাভ করিয়া যথন তিনি সমাজে ফিরিয়া আসিলেন, সমাজের অবস্থা তথন শোচনীয়— ভয়াবহ। বাহা লইয়া আদিয়াছেন দিতে, দেবার মত উপযুক্ত লোক বড় একটা দেখিতেই পাইলেন না। জাতিগঠনের চিস্তা তথনই বিশেষভাবে তাঁহার মন্তিকে প্রবেশ করে। সমাজের দিকে তাকাইয়া প্রত্যক্ষ দেখিতে পাইলেন, এই বান্ধালী জাতি তো ঘূণেধরা জাতি। ব্ৰহ্মবিছা দান ক্রিব কাহাকে? কাজেই আগে বনিয়াদ তৈয়ার ক্রিতে হইবে। ব্রহ্মচর্য্যহীন জাতির সম্মৃথে তুলিয়া ধরিলেন ব্রহ্মচর্ব্য এবং ত্যাগ-সংযমের আদর্শকে। সংষ্মী না হইলে সন্ন্যাসীও হওয়া যায় ना, जामर्न गृशी छ इत्या यात्र ना । बक्त हर्या विशेन जा जित्र कीन जा ना-**ख्रमा वा ऐब्बन खिवार नांहै। श्रायर किन कांहे श्रायन किन्न** बन्नहर्ग्य-माधन । উৎদর্গ করিলেন, "অতীত্যুগের ঋষিগণের মঙ্গলাশীর্বাদ শ্বরূপ হিন্দুসমান্তের ভাবী আশা-ভরসাস্থল স্কুমারমণ্ডি কুমার ও যুবক-গণের করে।" আহার, নিজা, মৈথুন লইয়া যাহারা ব্যস্ত, তাহাদের মধ্যেই ব্রহ্মচর্য্য-পালনের উপকারিতা সম্পর্কে অক্লান্তভাবে প্রচার করিতে লাগিলেন। এমন কি শরীরপুষ্টির জন্ম তিনি কতকগুলি ঔষধও নির্বাচন করিয়া দিলেন। তাঁহার প্রণীত 'ব্রন্দচর্য্য-সাধনে' সেই সব অব্যর্থ ফল-প্রদ ঔষধ তৈয়ার করিবার প্রণালীও লিপিবদ্ধ আছে। ব্রহ্মচর্য্যপালন সম্পর্কে জ্বাভির মধ্যে ভেমন একটা চেভনা বা বোধই ছিল না। আধি-

কারিক মহাপুরুষের ব্রহ্মচর্যা-আন্দোলন জাতির মধ্যে একটা নব-প্রেরণার সঞ্চার করে। মানুষ ক্রমশ: বুঝিতে পারে বে, মুধভোগ করিতে হইলেও ব্রহ্মচর্য্য-পালনের প্রয়োজনীয়তা রহিরাছে। অতিরিক্ত ইক্সিয় পরিচালনায় ক্লীবত্ব আনয়ন করে। ত্রন্ধচর্যোর অভাবে স্থতিশক্তির অভাব चरि । मूथक कविरन । भारति । প্রতিকারের জন্ত দলে দলে ছাত্রবৃন্দ আবিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দের निकं । जानित्व नानिन । ज्ञांबरमद मस्य सोनिकवाद्यासद अन्नन অর্থাৎ আসন-মূক্তা—প্রাণায়াম সহযোগে স্বাস্থ্যরকার কৌশল তিনিই व्यथम शांख-कनाम मिक्ना (पन । डांशांत अनीज 'बक्कार्गा-नाधन', अवर 'যোগীগুৰু'র চাহিদা আজ পর্যান্ত এতটুকুও কমে নাই। ব্রহ্মচর্যাবিহীন শিক্ষাতে জাতির কি সর্বনাশ হয়, তাহা তিনি সমাজের অভিভাবকদের ভাল कविशा वृक्षाहेरा नाशिरलन। धारे जारन वामार्ग्शनानरन थिंडि **एएटम अक्टा ८५७ नात्र म्यात्र इहेन। बन्ना**ठ्यां भानन मन्नर्क मामास्त्रिक চেতনা বা দায়িত্ববোধ ফুটাইয়া তুলিবার ক্ষেত্রে আধিকারিকপুরুষের অবদান জাতি চিরকালই শ্রদ্ধার সঙ্গে শ্বরণ করিবে। দেশাস্মবোধের সঙ্গে চরিত্রগঠনের শিক্ষার কথা বলেন, এই আধিকারিকমহাপুরুষ खीतिश्रमानमाद्यवे ।

২। বিবাহিত জীবনে ব্রহ্মচর্য্যের আবশ্যকতা—সম্পর্কেও স্বামী
নিগমানদ তাঁহার গৃহস্থ শিষ্য-ভক্তকে মৌথিক উপদেশ প্রদানে এবং
চিঠিপত্র বারা সচেতন করিয়া তোলেন। আহার, নিজা, মৈথ্ন—এইশুলি ত পশুরও ধর্ম। মামুষের বিশেষত্ব সংঘ্যে—ধর্মে। ব্রহ্মচর্য্যপালন
ব্যবস্থা শুধু গৃহত্যাগী ব্রহ্মচারী—সন্মাসীদের জক্তই নহে। গৃহীরও
ব্রহ্মচর্য্য আছে। মহাভারতে ভার্যাগমনেরও বিধি-নিষেধের কথা
উল্লিখিত আছে। সংঘ্যী পিতামাতা না হইলে বিকিষ্ঠ সন্তান-সন্ততির

জন হয় না। গৃহস্থ লইয়াই ত সমাজ। সমাজে বলি বাদ্যাবান-স্বাস্থাৰতী পুরুষ-নারীর উদ্ভব না হয়, তবে সেই সমাজ প্রতিদ্বন্দিভার ক্ষেত্রে টিকিরা থাকিবে করদিন । "আদর্শ গৃহস্থ জীবনগঠনে খ্রী দ্রীঠাকুর" 
ক্সমেনক মুল্যবান উপদেশ প্রদান করিয়া গিয়াছেন। বিবাহিত জাবনে খামী-ন্ত্ৰীর দৈনন্দিন জীবন-যাপনপ্রণালী সম্পর্কেন্ত তিনি মূল্যবান উপদেশ প্রদান করিয়া গিয়াছেন। ভোগের স্থ্য উপলব্ধি করিতে হইলেও সংযমের প্রয়েজন। অসংষ্মী ভাল করিয়া ভোগও করিতে পারে না। কাজেই নিজেরও তৃপ্তি নাই, অপরকেও সে তৃপ্তি দিতে পারে না। সমর্থ পুক্ষ **बदः मुम्था नाती ना इहेरल मरछा नस्थ डारमा घर** है ना। बहे मन विषय লইয়া আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ গভীরভাবে চিন্তা করিতেন। আধাাত্মিক উন্নতিলাভ করিয়াও জনসমাঙ্গের উন্নয়ন চিস্তা তিনি পরিত্যাগ্ন করেন নাই। দাম্পত্য-ত্রীবনে স্থথভোগ করিতে হইলে, বি ভাবে চলিতে হইবে, সেই সম্পর্কে তিনি ফলপ্রদ উপায় নির্দ্ধারণ করিয়া দিতেন। মেয়েদের তিনি বলিতেন –"ভোমরা ষথার্থ মা হও।" মাতত্বের সাধনাতেই নারীজন্মের সার্থকতা। সম্ভানের মঙ্গলকামনা थांकिल, मारक जमश्यमी हटेल हिलात ना। भिष्ठमञ्जानरक श्रवहा মানুষ ক্রিয়া তোলা সহজ ব্যাপার নহে । দায়িত্বপালনে অপারগ ছইয়া विवार ना क्वांटक आधिकाविकशूक्य डांन विनिष्ठित ना । जिनि ছिल्नन চভুরাশ্রহ্মর (অর্থাৎ ব্রহ্মচর্যা, গাহন্তা, বাণপ্রস্থ এবং সন্মাদের) পক্ষপাতী। বলিষ্ঠ নাগরিক ভৈরী করিতে হইলে, সংযম ভিত্তিসলে भारीतिक, गांनितक এवः आञ्चिकभक्तित विकाशमाधानत मिरक विस्थि नका मिछ इटेरव। विवाह कतिरमहे जामर्ग गृही इ उम्रा यात्र ना । विवाह

<sup>\*</sup> अञ्चनंत थ्योठ अकी म्लावान् शूरुक ।

একটা পৰিত্র ব্রতবিশেষ। এই ব্রতপালনে দায়িছ, সংষম, ত্যাগ, তিতিকা সৰ বিছুবই প্ৰয়োজন হয়। ঋষিদের বাণী—'ত্যক্তেন ভূজীখাঃ', मर्रामा जामारित यात्र ताथिया हिना इरेटर । প্রবৃত্তির তাড়নার यथन যাহ। ইচ্ছা তাহা করিয়া ফেলা প্রকৃত মহুষাত্বের লক্ষণ নহে। অধিকার অর্জন বা যোগাতা অর্জনও চাই। যোগাতার অভাবে যে সকল কাঞ্চ পণ্ড হয়, এই कथांটा जागदा मरन दाशि ना। जानर्ग जाजिनर्रसन ত্যাগ—সংয্য—ব্ৰন্মচৰ্যাপালন অপৱিহাৰ্য্য ৷ সমাজের মধ্যে আমুরিক-শক্তি প্রথল হইলেও বিপদ। এই জন্মই সময় থাকিতে স্রোতে বাঁধ দিতে रुष । बुक्क वर्षा इहेन त्महे—वैश्व । यामन वास्त्र अन्न क्ला क्लान हिन्ना नांहे, वाहित्व वर्फ वर्फ वांत्यव वावद्या कतिल कि इहेरव । व्यक्तिकिन পুরুষ ঋষিসমাজের কথা বারংবার উল্লেখ করিতেন। সংসার করিয়াও, স্ত্রী-পুত্র পরিবার লইয়াও কেন তাঁহারা গভীর গবেষণা করিবার শক্তি হারান নাই। আশ্রমোচিত কর্ত্তব্যপালনে কোন সময় ঋষিদের মধ্যে পলায়ন-বৃত্তি দেখিতে পাওয়া বায় না। গৃহস্থের সংসার ছিল, স্থের— শাস্তির সংসার। এখন সংসার-ক্ষেত্রে কেন আগুন জলিয়া উঠিয়াছে। কারণ কি এবং তাহার প্রতিকার কি—এই সম্পর্কেই তিনি সমাজপতি-গণকে সাবধান-সভর্ক করিয়া গিরাছেন।

সংযতভোগকেও ব্রহ্মচর্য্য বলে। বিবাহিত ব্যক্তির পক্ষেও ব্রহ্মচর্য্যপালনে অশেষ উপকার সাধিত হয়। আঞ্চকাল সমাজশিক্ষায় ব্রহ্মচর্য্যের
কোন প্রসঙ্গই নাই। অথচ ব্রহ্মচর্য্যরক্ষা করিতে না পারিলে হুস্থ-স্বলব্রদ্ধি মাত্র্য গঠিত হওলা অসম্ভব। ত্যাগ-সংয্মকে বাদ দিরা আদর্শ সমাজের পরিকল্পনা শুধু চিন্তাবিলাস মাত্র। আদর্শগৃহ হুজীবনগঠন সম্পর্কে আধিকারিকপ্রধ্যের মৌলিক চিন্তা অভ্যাবন করিলে সমাজের অশেষ কল্যাণ সাধন ইইবে।

৩। নিরক্ষরতা দূরীকরণের জন্য বিদ্যালয় প্রভিষ্ঠা—করিয়া গিয়াছেন, আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগ্যানন। অজ্ঞানতা দূরীকরণের জ্ঞ আক্ষরিক শিক্ষারও প্রয়োজন আছে। জাতির ভাণ্ডারে যে অমূল্য-ধন সঞ্চিত আছে, তাহার পরিচয় লাভ করিতে চইলে বিভালয়ের শিক্ষারও প্রয়োজনীয়ত। খীকার করিতেই হুইবে। লৌকিকবিছা এবং অধ্যাত্মবিদ্যা শিক্ষার জন্ম তিনি উচ্চ-বিদ্যালয় এবং শ্ববিবিদ্যালয়ের প্রতিষ্ঠা করিয়া গিয়াছেন। ঋষিবিভালয়ে সংস্কৃত শিক্ষার প্রাধান্ত দেওয়া হইয়াছে। সংস্কৃত ভাষা এবং ভাব আয়ত্ত করিবার জ্মুই এই বিস্থালয়ের প্রতিষ্ঠা। বেদবেদান্ত উপনিষদ, রামারণ মহাভারত, গীতা-ভাগবতের পঠন পাঠন না হইলে, উন্নত আদর্শ শিক্ষা করিবে মানুষ কোথা হইতে ? वश्वविद्यानां कतिया नोकि कविद्या व्यक्तिन्त व्यत्तीकांत करत्न नारे-খামী নিগমানন। উপযুক্ত শিক্ষা না পাইলে মানুষ-গঠন অসম্ভব। এই षिक पित्रां आधिकातिकशूकरसत **(ठाँश यञ्च कम छिन ना । आधा**काजित ভাষাই ছিল সংস্কৃত ; কাজেই সংস্কৃত ভাষা অধ্যয়ন-অধ্যাপনার জন্মই श्विवित्रानियत श्रेष्ठिश।

৪। রোগনিরামনের জন্ম হাসপাতাল প্রতিষ্ঠাও আধিকারিকপুরুষের এক অমরকীর্ত্তি। মানুষের মনের রোগ যেমন আছে,
তেমনি আছে দেহের রোগ। মনের রোগের স্থচিকিৎসক ছিলেন
তিনি। দৈহিকরোগ নিরামরের জন্মই হাসপাতাল প্রতিষ্ঠা।
নর-নারায়ণের সেবার দিকেও তাঁহার তীক্ষ্ণ নজর ছিল। তুর্গতের
সাহায্যের জন্ম তিনি নিজে সেবাকেন্দ্র প্রতিষ্ঠা করেন। তুর্ভিক্ষ,
মহামারী, জলপ্লাবনে তিনি ত্যাগী সেবকদের পাঠাইতেন। তুর্গতের
সেবাকে তিনি উপেক্ষা করেন নাই। এই ভাবে মানুষকে স্থবী করিতে
তাঁহার চেষ্টা-বত্বের ক্রাট ছিল না। শারীরিক, মানসিক এবং আত্মিক

উন্নতির শ্বন্থ সর্বাদা তিনি ভাবিতেন। অধ্যাত্ম-উন্নতি এবং উৎকর্বের फरन, माञ्चरक है जिनि जगवान भरन कविराजन। माञ्चरवद रमवाहै ज ভগবানের সেবা। তিনি প্রায়ই আমাদের লক্ষ্য করিয়া বলিতেন— "আমার ভগবান ভ ভোরাই। তোদের জ্ঞই আমার- সাধন-ভন্ধন তোদের জন্মই কঠোর তপস্তা।" জীব-জগতের কল্যাণের জন্ম, মহলের জন্ম প্রাণপাতী প্রচেষ্টা যিনি করিয়া গিয়াছেন, তিনিই আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন । সর্বাঞ্ডণাকর এইরূপ মাত্রয-ভগবানের সাক্ষাৎ দর্শন পাইয়া বাস্তবিকই আমরা ধন্ত। একাধারে সর্বতোমুখী প্রতিভার বিকাশ বড় একটা দেখা বায় না, ক্রমশঃই শক্তির দৈশ্য দেখা দিতেছে বে ক্ষেত্রে, সেই ক্ষেত্রে এইরপ আধিকারিকপুরুষের আবির্ভাব জ্ঞাতির প্রাণে পরম আশারই সঞ্চার করে। তিনি একটি কথা প্রায়ই আমাদের লক্ষ্য করিয়া विनिष्डिन- "माधु इहैरन कि मांत्र्य रनाका इम्रद्र ।" वत्रक मःस्यात सरन সমন্ত বৃত্তিগুলি প্রথন-সভেজ হইয়া ওঠে।" বন্ধজ্ঞানী, স্বাগতিক জ্ঞানেও সমপারদর্শী—ইহাই ছিল তাঁহার অভিমত। বৈষ্যিক বৃদ্ধির কেত্রেও তাঁহার কোন দীনতা ছিল না। উকিল-মোক্তার, ডাক্তার-ক্বিরাল, জন্ধ-ব্যারিষ্টার—সকলের বৃদ্ধি-প্রতিভা এই আধিকারিকপুরুষের মধ্যে আমরা লক্ষ্য করিয়াছি। ব্রন্ধজ্ঞানী ছিলেন বলিয়া স্বাগতিক জ্ঞানের অভাব আমরা তাঁহার জীবনে কোনদিন লক্ষ্য করি নাই। প্রয়োজন পড়িলে সব শক্তিরই ক্রিয়া তিনি দেখাইতেন। সর্ব্বশক্তির বিরাট আধার हिरनन-वाधिकात्रिकश्क्य विनिशमानन ।

৫। মানুষ তৈরী করিবার জন্ম মঠাঞ্রমের প্রতিষ্ঠা করেন আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন। সমাজের কলুষিত আবহাওরা হইতে দুরে—নিভ্ত প্রদেশে মানুষ তৈরী করিবার জন্ম তিনি আপ্রাণ চেষ্টা করিয়া গিয়াছেন। তিনি বলিতেন—"মঠাশ্রমগুলি হচ্ছে শক্তিকেন্দ্র,

এখান হইতে চরিত্রগঠন এবং আধ্যাত্মিক বল সঞ্চয় করিয়া দেশের-দশের সেবায় আত্মনিয়োগ করিতে হইবে।" ব্রহ্মচর্য্যের ভিত্তিতে ত্যাগ-সংখ্য লক্ষ্য করিয়া এই মঠাশ্রমগুলি প্রতিষ্ঠা করেন স্বামী নিগ্যানন্দ। मन्नामी रहेरव कर्षवीत, धर्षवीत । येठाश्राम এक मिरक हिन्दि सान, ধারণা, উপাসনা, অম্মদিকে চলিবে স্বাবলম্বী হইবার জন্ম কর্মচক্রের সাধনা। কর্মাচক্র এবং ধর্মাচক্র হইল প্রতিষ্ঠানের হুইটি প্রধান অব-লম্বন। চিত্তত্তদ্ধির জত্ম নিকামকর্শের অনুষ্ঠান এবং শুদ্ধচিত্তে পরমেশ্বরের চিন্তাই হইবে মঠবাসিদের প্রধান লক্ষ্য। ত্যাগ, তিতিক্ষা, সংবমই হইবে मर्टित छा। भी-महा। विकारातीत्मत अधान नका। এই मर्ट रहेए उरे বেদান্তবিদ্ গুরুর বিকাশ হইবে—আধিকারিকপুরুষের ইছাই ছিল প্রাণের অভিলাষ। তাঁহারাই দেশদেশান্তরে বেদান্তের বাণী প্রচার ক্রিবে। মঠাশ্রমগুলি সমাজের অধ্যাত্মকুধা নিবৃত্ত ক্রিবে। স্নাতন ধর্মপ্রচারক এই অধ্যাত্ম-প্রতিষ্ঠান।

৬। সম্ভয়প্রভিষ্ঠা—কলির হর্বন জীবের জন্ম সভ্তের প্রয়োজনীয় তা বিশেষভাবে উপলব্ধি করেন— আধিকারিকপুরুষ। তিনি নিয়ম প্রবর্ত্তন করিয়া গিগাছেন, "যেখানে তিনন্ধন শিশু সাছে, সেইথানেই একটি সজ্ঞ প্রতিষ্ঠা করিতে হইবে।" এই বিধানের মূলে পরম মদল নিহিত আছে। हुर्त्वन कीरवर हिन्हांकना रवनी, कार्बिंग वक्ति न। रहेल कर्त्य, ধ্যানে, উপাসনায় কোন ক্ষেত্রে শক্তির বিকাশ হয় না। এক লক্ষ্য, এক আদর্শ লইয়া ভাবপুষ্টির জন্তই সজ্বের প্রতিষ্ঠা। সজ্ঞবদ্ধভাবে, মিলিভভাবে লক্ষ্যাত্মকুল কর্ম করাই সভেষর প্রধান উদ্দেশ্য। সংঘ শিক্ষা দিবে—নিয়মানুবর্ভিতা, ত্যাগ, সংষম, চরিত্রগঠন, অধ্যাত্ম-উন্নতি। সমবেত শক্তির সহায়তায় মহুয়াত্ব অর্জনই সজ্বের প্রধান লক্ষ্য। এক-नावक्य, श्रेष्ट्र, कृतूमवाकीत द्वान गड्य हहेरव ना। द्विष्टाव व्यवः আনন্দে সজ্জের লক্ষা এবং আদর্শকে বরণ করিয়া লইবে সজ্জ্যুদেবী। সজ্জ্যুদ্ধির সহায়তায় বিরাট কর্নাকে রূপদান করিতে স্থবিধা হয়। সজ্জ্যুদ্ধির পৃথক্ কোন সন্তা নাই, ইহার। মঠাশ্রম অর্থাং সমগ্র প্রতিষ্ঠানের পৃষ্টিকারক এবং ধারক। বিভাগীয় আশ্রমের নিয়ন্ত্রণাধীনে এই সজ্জ্যুদ্ধি পরিচালিত হইবে ত্যাগী-সন্ন্যাসী ব্রন্ধচারীর নির্দ্ধেশে। মঠাশ্রমের উন্নতি এবং রক্ষার জন্ম আধিকারিকপুরুষ নিয়ন্ত্র-পঞ্চকের ৯ ব্যবস্থা করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার এই স্থুল আদেশগুলি প্রত্যেক গৃহীর অবশ্র পালনীয়। এই ভাবে প্রতিষ্ঠানের আর্থিক এবং পারমার্থিক ভিত্তিকে স্বৃদ্দু করিবার জন্ম আধিকারিকপুরুষ বে পরিকল্পনা এবং বিধি প্রবর্ত্তন করিয়া গিয়াছেন, তাহা মানিয়া চলিলে এই প্রতিষ্ঠানের অগ্রগতির পথ রুদ্ধ করিবে কে ?

আধিকারিকপ্রথে পরিকর্নার কোন গলদ নাই, কিন্তু ক্টনীতি এবং মতলববালী চুলিলেই বিপদ। এত কিছু করিরাও তিনি সর্বাদা সকলের জন্ম মৃজ্জিপথটা উন্মুক্ত রাথিয়া গিয়াছেন। প্রতিষ্ঠান প্রতিষ্ঠাতারই বিভৃতি, আত্মশক্তিরই বিভূবণ। "আনন্দ না পাইলে, ভাল না লাগিলে সব ভালিয়া চুরিয়া দে। গাছতলার সয়াাসীর আবার ভয় কিসের।" আধিকারিকপূর্ব প্রায়ই এই কথাগুলি বলিতেন। আশ্রমগুলি আনন্দনিকেতন, শান্তিনিকেতনে পরিণত হইবে, তাহা বদি না হয় তবে এই প্রতিষ্ঠানের সার্থকতা কি? আনন্দের জন্মই সৃষ্টি। আনন্দ ব্যাহত হইলে সেই সৃষ্টির কোন সার্থকতা নাই। মানুবের ব্যাজ্ঞাত স্থানীনতা অপহরণ অধ্যাত্মপ্রভিষ্ঠানের লক্ষ্য হইতে পারে না। আধারের বোগ্যতা-জ্বোগ্যতা বুরিয়া সভ্বসেবীর উপর কর্ত্তব্যভার ন্তন্ত করিতে হইবে। অধ্যাত্মভাব পৃষ্টির জন্মই সজ্জের প্রক্রিষ্ঠা। মানবিক অধিকারে এবং মৌল সংস্কারে আঘাত দেওয়া সজ্বের উদ্দেশ্য নহে।

গ্রন্থকার প্রণীত একটি পৃত্তিকা।

দৈবীবৃত্তির চর্চা করিয়া সজ্বের প্রত্যেকটা সেবক হইবে দেবভাবাপন —
ইহাই ছিল আধিকারিকপুরুষের প্রাণের আকাজ্যা। সজ্ব অত্যাচারউৎপীড়নের আড্ডা নহে। সজ্ব হইল—দৈবী-শক্তির কেন্দ্রভূমি।
এইরূপ সজ্ব দারাই জগতের প্রম কল্যাণ সাধিত হইবে—ইহাই ছিল
অধিকারিকপুরুষের স্থিরনিশ্চিত বিশ্বাস।

। কুম্ভনেলারই আরেকরূপ ভক্তসন্মিলনীর অনুষ্ঠান। সকল বিষয়ে মহামিলন বা ঐক্যপ্রতিষ্ঠাই ছিল — আধিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দের প্রাণের অভিলাষ। ভক্তস্থিননীর পুণ্য অনুষ্ঠান তাঁহাকে চির-অমর করিয়া রাখিবে। কুস্তমেলায় বেমন বিভিন্ন ধর্মসংপ্রদায় এক-ত্রিত হইরা ধর্মালোচনা করেন, তেমনি ভক্তসন্মিলনীতেও গৃহী-সন্মাসী, শাক্ত, শৈব, সৌর গাণপত্য ও বৈফার মন্ত্রে দীক্ষিত সকল শিয়া-ভক্তের হয় অপুর্ব সন্মিলন। এই ভক্ত-সন্মিলনীকে আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দের বিভূতি বলাও চলে। ইহা তাঁহারই বিরাটরূপ বা বিশ্বরূপ। শুক্তিধ্র পুরুষ না হইলে বিভিন্ন মত-পথের সাধককে এক জারগার সম্মিলিভ 🕹 💉 রা সকলের পক্ষে সম্ভবপর নহে। প্রত্যেকের বৈশিষ্ট্য রক্ষা করিয়াও সকলের পক্ষেই যে মিল্নমন্দির নির্মাণে সহায়তা করা চলে ভক্ত-मिननी দেখিলে তাহাই মনে হয়। ভক্ত-मिननोत প্রতিষ্ঠাতা দকলেরই প্রাণের আরাধ্য দেবতা; কাজেই সকলের লক্ষাই একমুখী। এথানে ভেদের স্থান নাই। সকলেই এক মত, এক ভাব, এক লক্ষ্যের शान्तरे ছुविया চलियाटि । এक्टे दिवजात निशृष् अक्तित नीना, বিভিন্ন আধারে বিভিন্ন রূপে এগানে লীলায়িত। ভক্ত-সন্মিলনী একেরই বছরপী অন্তর্গান। শক্তির তারভয্যে ভেদ-স্টে না করিয়া, মাহাত্ম ত্বীকারেই সকলকে অনুপ্রাণিত করে। ভক্ত-সন্মিলনী তাঁহাদেরই क्य, याशत्रा जगवान्तक जानवारमन, जगवारनतरे अग्रत्रभ आहांश्राटक

শ্রদ্ধা করেন। শক্তিমন্ত্রের উপাসক এবং বিক্র্মন্ত্রের উপাসক ভক্তসন্মিলনীতে গলাগলি করিরা আনন্দ প্রকাশ করেন। শাক্ত-বৈশ্ববের
উগ্র সাম্প্রদায়িকভার লেশাভাসও এই সন্মিলন-ক্ষেত্রে পরিলম্ভিত হর না।
এখানে প্রত্যেকের বৈশিষ্ট্য আছে; কিন্তু সেই বিশিষ্ট শক্তি একেরই
পূজার নিয়োজিত।

বাংলাদেশে ভক্ত-সন্মিলনীর আদি প্রবর্ত্তক স্বামী নিগমানন্দ প্রমহংস দেব। সকল শিশ্য-ভক্তের মধ্যে প্রীতির ভাবকে জাগ্রত করিয়া
তোলাই—ভক্ত-সন্মিলনীর প্রধান উদ্বেশু। ইহা ছাড়া, স্বয়ং শ্রীশ্রীঠাকুর
নিগমানন্দ প্রমহংসদেব ভক্ত-সন্মিলনীর উদ্বেশ্য নিজ মুখে ব্যক্ত করিয়া
গিয়াছেন। আদর্শ গৃহস্থ জীবনগঠন, সক্তমান্তির প্রতিষ্ঠা এবং ভাববিনিময়ই হইল—ভক্তদশ্মিলনীর উদ্বেশ্য। এখানে বিনিময়েরই—
আদান-প্রদানেরই কারবার। সকলের উন্নতিই কাম্য। একজনের
আধ্যাত্মিক উন্নতিই বড় কথা নহে, সকলের—সমষ্টির চাই
অভ্যাদয়। এই পরিকল্পনা লইয়াই ভক্ত-সন্মিলনীর প্রবর্ত্তন করেন
আধিকারিকপুক্ষর শ্রীনিগমানন্দ।

কুন্তমেলার ন্থায় ভক্ত-সমিলনীতে অমৃতানন্দেরই হয় উত্তব।
কর্ত্তব্যের মূলেও রহিয়াছে আনন্দেরই অমৃত-প্রস্রবণ। আনন্দ হইতেই
হয় কর্মের বিস্ষ্টি। আনন্দের স্বতঃফূর্ত্ত আবেগই প্রতিষ্ঠানের কর্মধারাকে
নিমন্ত্রিত করে। শাসনের ভয়ে এখানে কর্মচক্র প্রবর্ত্তিত হয় না,
কর্মচক্র আবর্ত্তিত হয় আনন্দের আবেগে। ভক্তনম্মিলনীর প্রাণ-প্রতিষ্ঠাতা
স্থামী নিগমানন্দ এই জন্মই, আনন্দ-সভাকে ভক্ত-সম্মিলনীর বিশেষ অস্করূপে স্বীকার করিয়া লইয়াছেন। সম্মিলনীর আনন্দ শিশ্ত-ভক্তদের সরো
বৎসবের থোরাকী।

जानत्महे मञ्ज्यभक्तित्र প্রতিষ্ঠা, ভাববিনিমর এবং আদর্শগৃহস্থজীবন-

গঠন হয়—বাধ্যবাধকতায় বা ছকুমে নহে। ভক্ত-সন্মিলনীর প্রাণ-পুরুষ প্রীশীনিগমানন্দের ইহাই ছিল প্রাণের আকৃতি। ভক্ত-সম্মিলনী কুটনীতি বা রাজনীতির আলোচনা-চক্র নহে, ইহা নিছক আধ্যাত্মিক ভাবেরই পূর্ণ বিকাশস্থলী। আনন্দে থাকিলে, প্রীতির স্থতে আবদ্ধ इक्टेल-भक्तित जागरन, जामर्गित প্রতিষ্ঠা এবং পরস্পরের মধ্যে অকৃতিম ভাবের হয় অনায়াস আদান-প্রদান। কর্ত্তব্য অনেক সময় मात्र विनया मत्न इव ; किन्छ जानन इटेर्ड य कर्जरवात राधित कार्य, **म्यार क्लं**र्या गन-क्षांक्षित्र खाव त्नरे। खक्त-मित्रनी खवांव षानत्मत्रहे नौनाजृति। षानत्महे हेरात रुष्टि, षानत्महे हेरात स्टिजि এবং আনন্দেই ইহার ইতি হয়। ভক্তসন্মিলনীর প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন আনন্দময় পুরুষ শ্রীনিগমানন।ভক্তসন্মিলনী আধিকারিকপুরুষেরই আনন্দ-क्रभ। এই আনন্দে যোগদান করিয়া আনন্দমত্বের পূজা করাতে সকলেরই ममान व्यक्षिकात । ইहाटा डेक्ट-नीह, ट्हांहे वर्ड, পণ্ডिত मूर्ग, बाञ्चन-চণ্ডালের মধ্যে কোন ভেদ নাই। ভক্ত-সন্মিলনীতে সকলেই গুরুভাই। এক গুরুত্রনের নামে সকলেই মিলিড। পুরুষ একমাত্র তিনি, আর সকলেই আনন্দলীলায় তাঁহারই প্রকৃতি বা শক্তি। ভক্ত-সম্মিদনীতে সর্বধী সাক্ষীভূত যিনি, সেই গুরুত্রকের নামেই সকলে মিলিত হয়।

## জীবত্রঃখমোচনে বিভূতি-প্রয়োগ

विज्ि ना हाहित्न व महाभूक्यरमञ्ज त्मवाकाको हहेया विज्ि তাঁহাদের পেছনে পেছনে ধাবিত হয়। যোগ এবং তন্ত্রনাধনায় সিদ্ধি-লাভের পর আবিকারিকপুরুষের মধ্যে আলৌকিক শক্তির বিকাশ হয়। শক্তিকে চাপিয়া রাথিলেও, মাঝে মাঝে সেই শক্তি প্রকটিতা হইলা উঠিত। ছরারোগ্য ব্যাধির মন্ত্রণার ছট্ফট্ করিয়া নরনারী ষ্থন তাঁহার কাছে ছুটিয়। আদিত, তখন আর তিনি বিভূতি প্রকাশ না করিয়া থাকিতে পারিতেন না। এই ভাবে কত রোগী ধে বোগষন্ত্রণা হইতে তাঁহার কপায় মুক্তি পাইয়াছে, তাহার ইয়তা নাই। তস্ত্র-মন্ত্র অনেক কিছুই তিনি জানিতেন। পরিব্রাঞ্কক অবস্থায় দেশ-দেশান্তর ভ্রমণকালে 'সন্ন্যাসীর-ঝোলায়' অনেক কিছু তিনি সংগ্রহ করিয়াছিলেন। মন্ত্রশক্তির প্রভাব এবং ত্রব্যশক্তির রোগারোগ্য ক্ষমতা দেখাইয়া আমাদিগকে তিনি স্তম্ভিত করিয়া দিতেন। রোগমুক্তির জন্ম তিনি অর্থ আদায় করিতেন না। পরের উপকার করাই ছিল তাঁহার ব্রত: কিন্তু এই ভাবে বেশীদিন তিনি রোগারোগ্যও করিতে পারেন नाहे। এक दिन डीशांत श्रम्पार गांका एखार अक्टिंड इहेबा विनान--"আমি তোকে ভবরোগ চিকিৎসার জন্ত নিয়োজিত করিয়াছি, আর তুই কিনা ডাক্তারী-কবিরানী আরম্ভ করিয়াছিস্।" সেই দিন হইতে তিনি जात्र छेर्य-भव काहारक्छ दान नाहै। जलह द्रांश जार्याशा कतिवात्र উপায় এবং বিষ্যা তাঁহার জানা ছিল। বিষ্যা লাভ করিয়া উপযুক্ত ক্ষেত্রে ভিনি তাহা প্রয়োগ করিভেন। প্রয়োগে যদি বিদ্যা কার্য্যকরী না হয় অর্থাৎ তাহার ফল হাতে হাতে পাওয়া না যায়, তবে সেই বিদ্যা-অর্জ্জনে কি লাভ ? তিনি প্রায়ই একটি কথা বলিতেন—"পঠিতবিদ্যায় গঠিত-জীবন হইতে হইবে।" বিদ্যার প্রয়োগ আছে। প্রয়োগেই বিদ্যার সফলতা-বিফলতা ধরা পড়ে। সারা জীবনে তিনি যথন বে বিদ্যা আয়ত্ত করিয়াছেন, তথনি তাহা প্রয়োগ করিয়া তবে নিঃসম্বিশ্ব হইতেন। মন্ত্রপ্রয়োগে, ঔর্বপ্রয়োগে কোথায়ও তিনি বার্থ হন নাই। স্তব-কবচ পাঠ করিতে অনেক সময় তিনি আমাদের বলিতেন। 'বটুকভৈরব স্তব'টী অনেককেই পাঠ করিবার নির্দ্ধেশ দিতেন তিনি। মন্ত্রের উপর এবং দ্রব্যাক্তির উপর তাঁহার অগাধ বিশ্বাস ছিল।

প্রয়োগ-বিধি বা যথার্থ ক্ষেপণ-প্রণালী না জানিলে বিভা অব্যর্থ হয় না। মরাকেও ২।১টা কেত্রে মন্ত্রশক্তিপ্রভাবে তিনি প্রাণদান ক্রিয়াছেন—এইরূপ ঘটনা আমবা জানি। তিনি বলিতেন, "ভারতে অনেক বিভাই আছে; কিন্তু অনুশীলন-চর্চার অভাবে আজ ভাহা অব্যক্ত।" অনেক বিদ্যারই অধীশ্বর ভিলেন তিনি। প্রত্যহ কতকগুলি মন্ত্র তিনি আওড়াইতেন। কারণ বিজ্ঞাদা করায় উত্তরে তিনি विनयाहितन, 'गञ्जञ्जितिक जावृति वाता वाहिया वाथिए रम।'' উপযুক্ত ক্ষেত্র পাইলে তিনি মন্ত্রশক্তির প্রয়োগ করিতেন। অনেক কিছু कानियां अ, जातक विष्टूरे जिनि शांशित वावियां हिल्लन। जात्र वित्यं व কোন কোন ক্ষেত্রে বিভূতির বিকাশ দেখাইতেন। তিনি বলিতেন— "মন্তের সফগতার পরীক্ষা হয় প্রয়োগে।'' স্থান, কাল, পাত্র এবং দ্রুল কিভাবে অধ্যাত্ম চেতন। বা ভাবকে জাগ্রত করিয়া তোলে অনেক সময় তিনি তাহা আমাদের কাছে প্রকাশ করিতেন। ভগবান বিশেষ বিশেষ শক্তি সম্পুটত করিয়া, বিশেষ বিশেষ প্রাণী সৃষ্টি করিয়াছেন। সব এক হইতে পারে না। লীলাজগতে বৈচিত্র্যের চমৎকারিত্ব স্বীকার করিতেই

হইবে সিদ্ধিলাভের পক্ষে দ্রব্যসংগ্রহ এবং উপযুক্তকাল পাওয়াই আসল কথা। বস্তুর সংস্পর্শে আড়ষ্টচেতনার চৈত্তপ্রলাভ হয়। তাথার জীবনে প্রত্যক্ষভাবে এই সব ভিনি উপলব্ধি করিয়াছেন। ঈশরস্তা সকল স্থানেই আছে, কিন্তু বিশেষ ক্ষেত্রে তাহার বিশেষ বিভৃতি প্রকাশ পায়। বিভৃতি স্ত্যেরই আরেকটা দিক্। তবে বিভৃতিতে মজিয়া গিয়া তত্ত্বকে বিসর্জন দিলেই বিপদ্।

विविध-विषाांत व्यस्मीनक रहें ज ववः वधरन। इहेरज्ह वहे ভারতবর্ষে। রাদায়নিক প্রক্রিয়া দারা দেদিন পর্যান্ত তারাকেপা বহু স্বৰ্ণপাত তৈরী করিয়া দেখাইয়া গিয়াছেন। আধিকারিকপুরুষ নিগমানন্দও সোনা তৈয়ার করিবার প্রক্রিয়া জানিতেন; কিন্তু এই স্ব विनाात ठकी जिनि शतिरगर वकाम ছाजिशारे नियाहितन। जरव মাঝে মাঝে নানা বিদ্যার কথা আভাদে-ইঙ্গিভে বলিভেন। বিভূতির **थिना चार्थमिद्धित जन्म कानमिन छिनि अपर्यान करतन नाहै। छर्दि** পরের তৃঃথে কাতর হইয়া অনেক সময় লুগু বিদ্যার প্রয়োগ করিতেন। व्याधिकात्रिकशुक्रव निशमानस ছिल्नन श्रवन व्यक्तमिक्ष्य । शृशीदनत मर्था উপবুক্ত অধিকারী পাইলে, তিনি তান্ত্রিকী বিদ্যার প্রয়োগকৌশল বলিয়া দিতেন। কামাখ্যা-পীঠে মন্ত্ৰ জণে কিভাবে শিহরণ জাগে, তাহা তিনি আমাকে বিষয়ছিলেন। আমি সেইভাবে আজও কামাথা। গেলে মন্ত্র জপ করিয়া আশ্চর্য্য শক্তির উপলব্ধি পাইয়া থাকি। রাজা সাহেব ৺প্রফুলচন্দ্র ভঞ্ব দেব, কেন জানি জানিন। দেহত্যাগের কিছুদিন পুর্বের **उद्धित ज्ञानक श्रेश्व श्रेश व्याप्त कथा ज्ञामात निक्र वाङ कित्रीहिल्मन ।** শ্রীশ্রীঠাকুর কত বড় বহুশুবিদ্ ছিলেন, তাঁহার কথায় আমার তাহা

<sup>\*</sup> গ্রন্থকার বাদী সত্যানন্দ সরস্বতীকে

সমাক্ উপলব্ধি হয়। অনেক বিদ্যা তাহার আয়ত্তে ছিল; কিন্ত অধিকারী না পাওয়ায়, সেই বিদ্যার কথা তিনি ঘুণাক্ষরেও প্রকাশ করেন নাই। অনেক বিদ্যাকে বাস্তবক্ষেত্তে গোপনে প্রয়োগ করিয়া, ভাহার সার্থকতা তিনি স্বচক্ষে প্রত্যক্ষ করিছেন। পরীক্ষা করিয়া, না দেখিয়া, কোন কিছু সম্পর্কে মন্তব্য করা তাঁহার স্বভাব ছিল না। পরা-বিদ্যায় বেমন ছিলেন তিনি পারদর্শী, অপরাবিদ্যাতেও ছিলেন তেমনি অভিজ্ঞ। রূপাবাদকে তিনি অম্বীকার করিতেন না, কিন্তু আক্ষেপ করিয়া বলিতেন; "ভারতে এত বিদ্যা আছে এবং বিদ্যাদানের গুরুও আছেন; অথচ কেউ বড় একটা সাধনা করিয়া সে সব দেখিতে বা পর্থ করিতে চার না।" সাধন-রহস্থবিদের জয়ই তো ভারতবর্ষের এত মহিমা। অনেক সাধন-প্রণালীর কথা নিজে পরথ করিয়া ভবে ভাহা স্বোরগলায় প্রকাশ করিতেন। ম্ব্রটেডতের কৌশলক্রমে মন্ত্রব্ধপ করিলে তাহাতে অন্তরে সাড়া জাগিবেই—ইহা অবিকম্প কণ্ঠে িংনি বলিতেন। সাধন-রহস্তবেতা গুরুরই আলকাল অভাব। সেই জন্মই সব বিদ্যা লোপ পাইতে বসিয়াছে। শ্মশানসাধনায়—অর্থাৎ চিতা-সাধনায় এবং শবসাধনায় তিনি ছিলেন ওন্তাদ। অনেক তান্ত্ৰিক প্রক্রিয়া মহাশ্মশানে বসিয়া তিনি সম্পন্ন করিতেন। হরকোপানল এবং আশুতোষ মৃর্ত্তি – আধিকারিকপুরুষের এই ছইরূপই আমরা প্রত্যক্ষ করিয়াছি।

এত বড় শক্তিধর মহাপুরুষ, এত প্রচ্ছন্নভাবে জীবন কাটাইয়া
গিয়াছেন যে, আমরা অনেকেই তাঁহার রহস্তমন্ন সাধন-জীবনের কথা
জানিই না। অন্তুসন্ধান করিলে এখনো অনেক তথ্য সংগৃহীত হইবে।
পুরাতন অস্তরন্ধ শিষ্যভক্তদের অন্তর্ধানের সঙ্গে সঙ্গে শ্রীশ্রীঠাকুরের
অলৌকিক রহস্তপূর্ণ জীবনের দিক্টাও ক্রমশঃই ঢাকা পড়িয়া যাইতেছে।

আমার মনে পড়ে, পূর্ব্ববঙ্গের মেহার কালীবড়ৌতে সিয়াই প্রথম আমি জানিতে পারি, ভৈরবীচক্রাস্থঠানে শ্রীশ্রীঠাকুর ছিলেন সাক্ষাং ভৈরব—মহাকাল। আগমবাগীশ মহাশর আমাকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছিলেন—আগনারা কেবল ঠাকুরকে শহরপন্থী সন্ন্যাসী বলিয়াই প্রচার করিতেছেন; কিন্তু আপনারা জানেন না, তিনি কত বড় মহাকৌল ভাত্রিক ছিলেন।" আবিকারিকপুক্ষবের সাধন-জীবন কাটিয়াছে লোকচক্ষুর অন্তরালে। সাধনায় এনেক বিছুই তিনি আয়ত্ত করিয়াছিলেন; কিন্তু সব কথা গোসন রাখিতেন। হয়ত উপরুক্ত অধিকারীর নিকট তিনি ভাহা প্রকাশ করিয়া সিয়াছেন, কিন্তু আময়া সে ধবর রাখি না বা জানি না।

আধিক। বিকপ্ক্ষ শ্রীনিগমানলের ঘটনাবছল জাবনী তিনি কাহা দারা লিথাইবেন থিনিই জানেন। কি ষে শক্তি তাহার ছিল আতাসেইপিতে তাহার পরিচর পাইয়াছি মাত্র এবং তাহাতেই স্তম্ভিত হইয়া গিয়াছি। তাঁহার অরপপরিচয় দিবার শক্তি আমার নাই। পরকায়পরেশ, স্প্লারীরে গমনাগমন, দ্রদৃষ্টি, জাতিঅরতা, লোকলোকাস্তরে অব্যাহত গতি, অদৃশ্র হওয়ার ক্ষমতা ছিল তাঁহার অসাধারণ। এই সব অলোকিক বিষয় সম্পর্কে ছিজাসা করিলে শুধু বলিতেন—"তাই না-কি? কৈ আমি ত কিছুই জানি না। বিশ্বাসের চোঝে তোমরা ঐরপ দেখ।" এই পর্যান্ত। ভারতবর্ষের অলোকিক তপঃশক্তিসম্পন্ন অনেক মহাপুর্বের সম্প্রেটার পরিচয় ছিল। ভারতের ভবিষ্যুৎ সম্পর্কে অনেক কথা

- গ্ৰন্থকার খামী সভানন্দ সর্থতী।

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS
ভাষিকারিকপুরুষ শ্রীনিগমানন্দ

তিনি অগ্রিম বলিয়া পিয়াছেন। তাহাতে তাঁহাকে জিকালজ্ঞ বলিয়াই
মনে হয়। এইরপে একটি অলোকিক জীবন খুব কমই দেখা যায়।
তাঁহার জীবনরহস্ত বা মহিমা যোগাবাজিক বর্ণনা করিবেন —এই আশা
লইয়া প্রতীক্ষায় আছি। মহাশজিধর আধিকারিকপুরুবের জীবন-কথা
প্রকাশিত হইলে জনসমাজের মহা উপকার সাধিত হইবে।

